MAR

MUNDO ANTIGUO EN RESENA

Emilia Fernandez de Mier y Julio Cortés Martin (eds) (2021) Amar
después de leer: Diez obras inmortales de la literatura clasica.

Madrid: Sociedad Espaiola de Estudios Clasicos, 288p. ISBN:
9788409356058

Hilda Julieta Valdés Garcia (Universidad Nacional Auténoma de México)

hildaj@unam.mx

El volumen retne las participaciones del XXVIII Ciclo de Conferencias
de la Sociedad Espanola de Estudios Clasicos realizada via teleméatica debido al
confinamiento del aciago 2020. Compila estudios especializados sobre obras
significativas de los autores mas representativos de la literatura clasica griega y
latina: Homero, Esquilo, Her6doto, Platon, Lucrecio, Virgilio, Ovidio, Tacito y
Apuleyo. El indice revela a primera vista la importancia de las obras homéricas;
un escrito sobre la Iliada abre el volumen y otro concluye con la Odisea.

En “La Iliada o la cancién del héroe”, Oscar Martinez Garcia ofrece en
cinco apartados una aproximacion magistral al poema homérico. En el primero
define al héroe, su nobleza y el respeto que se le debia, pero también su destino:
morir en batalla para alcanzar la gloria y la inmortalidad, porque, més alla de sus
virtudes y proezas, el héroe no escapa de su efimera condicion humana. En el
segundo apartado, Martinez Garcia aborda la misiéon del héroe: realizar hazanas
para conquistar la inmortalidad. En este punto, es manifiesto el papel de los
poetas, quienes se encargan de mantener vivo el nombre de los héroes y sus
glorias guerreras, pero también quienes revelan el dilema de los superhombres
ante la disyuntiva de morir heroicamente o tener una vida larga y en paz, como
acontecid a Aquiles, a quien, por naturaleza, no le esta permitida la segunda
opcidn, pues su destino esta trazado.

Con este preambulo, Aquiles, el héroe por excelencia, es analizado por

Martinez Garcia en el desarrollo central de su trabajo. Los atributos divinos que



Hilda Julieta Valdés Garcia

revisten a Aquiles y su condicién mortal son los dos elementos puestos a juicio
para entender la complejidad del personaje. El autor senala acertadamente que
no son homéricas las facultades sobrehumanas atribuidas a este héroe como la
velocidad de sus pies o la vulnerabilidad del taléon; y que la excelencia en el
combate se vera oscurecida por el sentimiento negativo de colera, ocasionado por
la pérdida de su amigo Patroclo a manos del troyano Héctor. La afloracién de este
sentimiento mostrara el lado humano del héroe y, parad6jicamente, lo hara
ultrajar con inhumana crueldad el cadaver de Héctor tras darle muerte.

Con pericia, Martinez Garcia analiza en el cuarto apartado la heroicidad
del mortal Héctor, a quien define como “un héroe del amor conyugal, del amor
filial, del amor a su comunidad” (p. 29). La descripcion de Héctor como un héroe
moderno y su humanidad enfatiza la rivalidad de las naciones, define el
antagonismo de los personajes y presagia el desenlace de la guerra. Héctor, al
igual que Aquiles, sabe que la muerte es el destino inexorable del héroe. Su
muerte es heroica porque, a diferencia de otros personajes, Héctor muestra
sentimientos encontrados ante el deber social y politico de su liderazgo y la nula
opcion de inclinarse por el deber familiar, cuya accion seria un sinénimo de
cobardia. Ahora bien, en la famosa escena de despedida matrimonial de Héctor y
Andromaca, Martinez Garcia senala la nueva lectura inédita de Garcia Flores
sobre este poema:! el destino de los no combatientes, mujeres y nifos
sentenciados a la esclavitud y al infortunio, dos horrores de las guerras (p. 32, n.
19).

El estudio de Oscar Martinez concluye con el analisis del duelo de
Aquiles, resaltando la condicion fiera de este dltimo y, con ello, la pérdida de su
humanidad al ultrajar el cadaver del vencido. La intervenciéon del anciano rey
Priamo para rescatar el cuerpo de su hijo Héctor y sepultarlo brindara a Aquiles
la oportunidad de ser reivindicado y devolverle, aunque sea momentaneamente,
el caracter de humano. En este acto no hay intervencion divina, es el débil anciano

quien con palabras sabias solicita piedad, un valor universal que devuelve incluso

t Marcos Garcia Flores (2021) La guerra de los indefensos. La vision no guerrera en la Iliada de
Homero y su tradicién. Trabajo de fin de grado en de Filologia Clasica. Madrid: Facultad de
Filologia de la Universidad Complutense de Madrid.

| Mundo Antiguo en Resenia (ISSN: 2965-8527), vol. 5, 2026, p. 1-12 |




Hilda Julieta Valdés Garcia

la humanidad a Aquiles al aceptar y deponer su ira. Este pasaje es la gran
ensenanza moral homérica que apela a la conciencia humana.

En el amplio texto “La cara oculta de la Eneida: hermetismo y literatura”,
Francisco Garcia Jurado hace un recuento de la sobreinterpretacion del texto
virgiliano a través del tiempo con la finalidad de advertir la existencia de
argumentos decimononicos en estudios académicos literarios recientes de la obra
cumbre latina, precisamente por las ensefianzas valiosas y ejemplares que
contiene.

Garcia Jurado delimita el desarrollo de su tema en cuatro perspectivas
especificas de naturaleza hermética. En “Adivinacion, manipulacion y centdn: las
Sortes y la produccion de nuevos sentidos”, sefiala como desde la antigiiedad la
Eneida fue utilizada con fines proféticos incluso por algunos emperadores
romanos debido a “sus versos de valor atemporal y de suma belleza expresiva”
(pp- 48-49); asimismo, rememora que la bibliomancia est4 vigente en nuestros
dias como practica adivinatoria o como juego literario. En “Lectura alegorica y
suenos ilusorios: el conocimiento revelado”, Garcia Jurado presenta la
interpretacion del pasaje final de la salida de Eneas del infierno por la puerta de
marfil al final del libro VI de la Eneida, pasaje con “una tradicion hermenéutica
que arranca ya desde los comentaristas antiguos, como el propio Macrobio, y llega
hasta autores modernos, como el historiador Edward Gibbon” (p. 53) o el escritor
Jorge Luis Borges.

En el tercer apartado de su ensayo, “Milenarismo y regeneraciéon”,
Francisco Garcia Jurado ofrece la interpretacion que Pierre-Joseph Proudhon
hiciera en el siglo XIX de la Eneida para “ilustrar su propuesta de una historia de
la literatura ligada a la revolucion y el progreso social” (p. 57).2 Proudhon hace
una lectura palingenésica del poema, “interpreta que Virgilio, al celebrar la
grandeza de Roma en sus origenes, quiere propiciar la regeneracion de Roma y
de la propia humanidad en todo aquello que concierne a la religion, las
costumbres, las leyes, la politica, las instituciones, las ideas, la filosofia y el arte”
(p. 60). Esta moderna lectura es para el ensayista lo mas fructifero de la

interpretaciéon de Proudhon, a pesar del conflicto que gener6 al proponer el

2 Pierre-Joseph Proudhon (1860) De la justice dans la révolution et dans I’Eglise. Neuviéme
Etude. Progres et décadence. Bruxelles: Office de Publicité.

| Mundo Antiguo en Resenia (ISSN: 2965-8527), vol. 5, 2026, p. 1-12 |




Hilda Julieta Valdés Garcia

nacimiento del cristianismo con la Eneida. Con todo, la lectura regeneracionista
de Proudhon se manifiesta en el milenarista Eca de Queiroz y en la lectura
anagramatica de Fernando Pessoa o de Antonio Machado y de otros poetas de la
primera mitad del siglo XX, todos ellos testimonios de la sobreinterpretacion.
En el cuarto apartado, “La voz oculta de la Eneida”, Garcia Jurado analiza
las herméticas lecturas de la obra virgiliana de Hermann Broch y sus seguidores,
la llamada Escuela de Harvard, asi como la influencia de este autor en el articulo
“The Two Voices of Virgil’s Aeneid” de Adam Perry, quien sostienen la existencia
de una intencion autoral oculta o encriptada en la obra del romano. El dltimo
andlisis esta centrado en la edicion de Antonio Cussen, latinista chileno que en
2018 publico El milenio segtin Virgilio, cuya factura esta basada en los principios
del pensamiento hermético descritos en los apartados anteriores, por lo que
Garcia Jurado advierte, en un resumen preciso, como, a pesar de los avances
teoricos de la critica literaria, se estadn generando supuestos trabajos de corte

académico, pues

[...] cada época, legitimamente, podria encontrar o ‘inventar’ un nuevo sentido para la Eneida, de
manera que este nuevo sentido es fruto de las nuevas circunstancias histoéricas, la mayor parte
ajenas al propio Virgilio. Sin embargo, el deseo de quienes desarrollan tales interpretaciones es
hacernos creer que han descubierto un sentido previo y atemporal, normalmente oculto o
encriptado. (p. 57)

En “Las Historias de Tacito. Los afios que vivio peligrosamente”, Berta
Gonzalez Saavedra ofrece en un estudio introductorio el contexto histérico y
biografico de Tacito, incluido el cursus honorum. Acompanado de profusas citas,
Gonzalez destaca la intencion objetiva del historiador romano al escribir su obra:
“no debe escribir movido ni por la aficion ni por la inquina” (p. 83). A
continuacion, se presenta la estructura de las Historias y se lamenta la escasez de
libros que sobrevivieron al tiempo, el periodo que comprende las Historias es del
afio 69 al 96. La autora destaca los recursos lingiiisticos de Téacito, incluso de
manera visual con gran colorido, lo que evidencia el caracter de divulgacion del
articulo y el publico estudiantil a quien estd destinado. A continuacion, Berta
Gonzalez senala entre las cualidades de la narrativa tacitea los enfrentamientos
bélicos. Un apartado especial merece el tratamiento de los personajes femeninos

que responden a los dos estereotipos: las buenas o las malas mujeres.

| Mundo Antiguo en Resenia (ISSN: 2965-8527), vol. 5, 2026, p. 1-12 |




Hilda Julieta Valdés Garcia

Las primeras permanecen en el Aambito doméstico, tienen conductas ejemplares, son madres fieles
a sus hijos y a sus maridos (univiras) y, si han de morir por cualquiera de éstos, lo haran sin
dudarlo, pero sin ninguna ostentacién. Por otra parte, estan las mujeres que se inmiscuyen en la
politica y en los asuntos de hombres, que, incluso, van al campo de batalla, donde se desarrolla
esa virtus romana tan masculina. Son codiciosas, atrevidas, polidndricas. (pp. 89-90)

De modo exabrupto se incluye la transmision textual de las Historias. A
modo de conclusion, la autora da una recomendacion muy personal de como y
cuando leer las Historias de Tacito.

En “Lucrecio, la antorcha de la vida”, Jestis Quilez Bielsa inicia su
narracion lamentando las grandes pérdidas literarias de los textos antiguos como
los libros sibilinos o las obras de los tragicos y comicos griegos al tiempo que se
asombra por la conservacion de los seis libros en 7400 versos del De rerum
natura de Lucrecio y su hallazgo alrededor de 1417 por el buscador de cédices

Poggio Bracciolini. Refiere Quilez su asombrosa conservacién:

[...] resulta un misterio cdbmo pudo conservarse un libro con unas ideas tan peligrosas. Un libro
en el que se nos dice que el universo funciona sin la ayuda de los dioses, que el miedo a los dioses
es perjudicial, que los animales han evolucionado a partir de la seleccion natural, que el alma es
mortal. (p. 98)

El estudio de Quilez Bielsa sobre la obra de Lucrecio es pormenorizado,
admira la compenetracion entre la composicion poética y su contenido cientifico,
ademas de valorar la elegancia del texto latino.

El argumento central del texto inicia en “La larga estela de Lucrecio”. El
autor se esfuerza por senalar las fuentes desde la antigiiedad: se sabe que Lucrecio
fue conocido por Cicer6on y apreciado por Ovidio y Séneca, también por
Tertuliano, Lactancio o san Jerénimo; sin embargo, a pesar del intento de Quilez
Bielsa por rastrear la impronta de Lucrecio en esta variedad de autores antiguos,
se echan de menos las referencias que constaten la huella del poeta romano en la
historia cultural y artistica de todos los tiempos. Quiz4 el mejor seguimiento sea
la presencia de Lucrecio en los pintores Boticelli y Artemisia Gentileschi. El
articulo es atractivo por el cimulo de ideas lucrecianas permeadas por el
epicureismo que estan presentes en Giordano Bruno, en Newton e incluso en
Thomas Jefferson, Marx y, decididamente, en Darwin, de quien se dice que negb
haber leido el De rerum natura, una obra que contiene “sorprendentes

intuiciones sobre la evolucion” (p. 109).

| Mundo Antiguo en Resenia (ISSN: 2965-8527), vol. 5, 2026, p. 1-12 |




Hilda Julieta Valdés Garcia

A pesar de sus limitaciones, la variedad tematica del De rerum natura es
inacabable; baste recomendar el articulo de Quilez Bielsa como lectura
introductoria a Lucrecio, pues ofrece con generosidad ejemplos de la
trascendencia del escritor romano en Freud, Einstein o Borges, aunque la falta de
referencias limita el acceso para corroborar la informacion, por lo que la
exposicion se torna anecdotica.

“El alma del filosofo-rey en la Repiiblica de Platon” es un ensayo de José
Maria Zamora Calvo. Tras una disquisicion filoséfica en la que se diferencia el
concepto de alma entre otros escritores como Arist6fanes o Jenofonte, o bien en
los primeros dialogos platénicos, Zamora refiere que “en Platdn, el alma va a ser
considerada exclusivamente en si misma, independientemente de su relacion con
el cuerpo, como la sede del pensamiento y de la vida moral” (p. 132).
Trascendental es la parte racional del alma, pues es la que permite al individuo
convertirse en filosofo, con capacidad de gobernar y no de ser gobernado (p. 135).
En el desarrollo del tema, Zamora Calvo encuentra en el Gorgias la formacion del
alma del fil6sofo gobernante, quien debe ser capaz de gobernarse a si mismo “ser
moderado y dueno de si mismo y dominar las pasiones y los deseos” (p. 139). Asi
pues, es en el alma descrita posteriormente en la Reptiblica (VI 504b-d) “donde
la justicia y la moderaciéon aparecen paralelamente expresadas en términos de
acuerdo, armonia, concordia, concierto e incluso amistad entre las diferentes
partes del alma” (p. 141), conceptos que vendrian a ser innovadores en los
dialogos platonicos. Zamora concluye su texto de manera poco clara; si bien
retoma la propuesta platonica de que el filésofo ha de gobernar “ya que s6lo él
posee la ciencia verdadera” (sophia) gracias al ejercicio dialéctico, se aparta del
término del fil6sofo-rey a quien define ahora como el dialéctico, quien, senala,
“no emplea imagenes para ascender a la cima de las realidades verdaderas y, en
ultimo término, al Bien, causa de la bondad de todas las cosas buenas, que es el
fin y la culminacién de la dialéctica” (p. 143).

En “Folklor y literatura: El asno de oro de Apuleyo”, Patricia Canizares
Ferriz analiza con rigor académico Las metamorfosis, como también es conocida
la novela objeto de estudio. En un breve pero sustancioso contexto histérico da
noticia del autor, originario de Madaura, Africa, y sus obras. Enseguida, sefiala

las cualidades literarias del escritor y filosofo Apuleyo, quien, gracias a que poseia

| Mundo Antiguo en Resenia (ISSN: 2965-8527), vol. 5, 2026, p. 1-12 |




Hilda Julieta Valdés Garcia

el dominio de la lengua griega, supo apropiarse del argumento heleno para dar
lugar a la primera novela latina, que contiene, entre otros relatos breves, aquel
famoso mito de Cupido y Psique de inspiracion platonica, donde el alma
trasciende el mundo material a través del amor. Sobresale también el
conocimiento de las artes magicas del autor en la transformacion en asno que
sufre el protagonista de la novela llamado Lucio, asi como la inclinacion espiritual
a los misterios de Isis cuando éste recupera su forma humana.

Para alcanzar su objetivo, Canizares presenta de manera sucinta como se
leia en la antigiiedad y el peso que tenian la oralidad y la memoria en la
transmision de los textos literarios, como las historias milesias. Asimismo,
expone el papel social desempenado por los fabulatores o cuentacuentos
ambulantes y por las nodrizas en el ambito familiar, cuyas aniles fabulae o
cuentos de vieja desafortunadamente no sobrevivieron por su caracter oral en el
ambito de la crianza y del mundo femenino (p. 150).

Entre las aportaciones del ensayo de Patricia Cafizares se encuentra la
propuesta de analizar las narraciones contenidas en la novela desde un punto de
vista performativo, basdndose en los trabajos de Rebeca Sanmartin y de May.3

Asi, Canizares Ferriz afirma:

El autor crea, dispone y ordena las distintas voces narrativas en una especie de representacion
textual, en la que él, Apuleyo, al tratarse de un relato en primera persona, se convierte en actor y
protagonista a través de la figura de Lucio, con la que se confunde y fusiona hasta el punto de que
parece ser una especie de alter ego suyo, de segunda voz. (p. 152)

El trabajo de Canizares es de los mejor logrados del volumen que se
resena. El lector encontrara un serio estudio filol6gico sobre la obra de Apuleyo,
correctamente escrito y con la pertinencia de notas que revelan el uso adecuado
de una amplia bibliografia actualizada. Tras una argumentacion solida, la autora

concluye:

Apuleyo supo modelar su ingenio y su estilo africano con la solidez de la cultura romana, e
iluminar todas esas cualidades con la espiritualidad y el exotismo de la tradicion griega. Su novela,
en este sentido, es el original resultado de este mestizaje. (p. 164)

3 Rebeca Sanmartin Bastida (2021) Teatralidad y textualidad en el Arcipreste de Talavera. 12
ediciéon 2003. London: Department of Hispanic Studies/Queen Mary/University of London;
Regine May (2006) Apuleius and Drama. The Ass on Stage. Oxford/New York: Oxford University
Press.

| Mundo Antiguo en Resenia (ISSN: 2965-8527), vol. 5, 2026, p. 1-12 |




Hilda Julieta Valdés Garcia

“Las Metamorfosis de Ovidio: un poema para mirar” de Fatima Diez
Platas forma parte de la investigacion de largo aliento que la especialista
desarrolla en la Biblioteca Digital Ovidiana: ediciones ilustradas de Ovidio,
siglos XV-XIX (V): Las bibliotecas de las CC.AA. de Andalucia, Extremadura,
Canarias y Melilla. La intencion de la autora, lejos de centrarse en el analisis
literario del inmenso repertorio de historias que conforman las Metamorfosis, es
evidenciar la impronta visual que las narraciones han dejado en las otras bellas
artes desde su creacidn hasta nuestros dias.

En un recorrido cronologico, Diez Platas manifiesta las multiples
representaciones de los mitos ovidianos en la obra plastica de Pompeya, pasando
por la Edad Media y sus manuscritos iluminados hasta la época de la imprenta
con la que el texto empieza a ser ilustrado de acuerdo con la finalidad de la
edicion. A partir de este momento, nacen el Ovidius maior, el Ovide moralisé, el
Ovidius moralizatus o el Ovidius Napolitanus, etc., al tiempo que la obra se edita
con finalidad didéctica para el aprendizaje de la lengua latina o en traducciones
en lengua vulgar para la educacion moral, o bien para la recreacion del lector. Es
un hecho que esta obra de Ovidio llegb a ser un best seller y que las ediciones,

incluso filologicas, fueron ilustradas. Diez Platas concluye:

En resumen, la historia de la relacién de las Metamorfosis con su ilustraciéon, o mejor aiin, con la
figuracion de sus contenidos, es la historia de la respuesta de la imagen a la unidad y la
multiformidad del propio poema. (p. 175)

Abundan a través de los siglos ediciones y resimenes siempre
acompafnados de imagenes precisas que evidencian la erudicién de la obra
ovidiana, hasta el punto de que la imagen sobrepasa el texto, a guisa de ejemplo,
baste citar los ciento cuarenta grabados de la edicion de 1770 Les Metamorphoses
d’Ovide grevées sur les desseins des mellieurs peintres francais, o bien el
conjunto escultorico Apolo y Dafne de Gian Lorenzo Bernini.

La riqueza visual a partir de la representacion concatenada de las
Metamorfosis de Ovidio produce, segiin Fatima Diez, “la ilusién de tener ante los
ojos un ‘museo interactivo’ por el que se puede pasear efectuando una lectura de
los contenidos del poema también a través de las imagenes” (p. 191). En esencia,

afirma la autora, “las Metamorfosis se han convertido en un nuevo género en el

(p. 191).

| Mundo Antiguo en Resenia (ISSN: 2965-8527), vol. 5, 2026, p. 1-12 |

993

que se funde lo literario y lo visual, en un poema ‘para mirar




Hilda Julieta Valdés Garcia

En “Crimen y justicia divina y humana: la Orestea de Esquilo”, Helena
Rodriguez Somolinos advierte al lector varias consideraciones que deben ser
tenidas en cuenta antes de leer una tragedia: que fue escrita para ser
representada; que su caracter es lirico, es decir, una composicién poética donde
la intervencion del coro es esencial y, finalmente, que los argumentos de Esquilo
se caracterizan porque “son conflictos encarnados en personajes tragicos y con
momentos tragicos en el sentido moderno de la palabra, y conflictos, ademas,
muy bien elegidos para despertar emociones” (p. 197); que la tragedia no era mero
entretenimiento, sino que estaba intimamente ligada a la vida colectiva de la
ciudad, y que su mision era concienciar y educar al pueblo.

Luego de situar a Esquilo biograficamente a mediados del siglo V a.C.,
Rodriguez Somolinos presenta la situacién convulsa de Atenas y la postura del
escritor tragico frente a la guerra: “cree firmemente en los valores democraticos
de su ciudad, odia la tirania, la revuelta civil, la hybris que lleva a la fatalidad y
elogia la moderacion y la justicia como principios de gobierno de la ciudad y del
hombre” (p. 201).

La exposicion central de este articulo es el argumento de la trilogia de la
Orestea: Agamenon, Coéforos y Euménides. Entre la historia ya conocida de cada
uno de los personajes que intervienen, Rodriguez Somolinos ofrece argumentos
interesantes, por ejemplo, el andlisis de Clitemnestra, su dureza y su actuar
jactancioso tras dar muerte a su esposo Agamenon y a Casandra. O bien, destaca
la agilidad verbal de la reina en Coéforos, cuando con agiles argumentos dialoga
con su hijo Orestes, antes de que este cometa el matricidio. Asi pues, en general,

el dramaturgo aborda problemas

relativos a la justicia, a la divinidad, a la moral y, en resumen, a la condicién humana, problemas
que precisan una conclusién esperanzadora. Esquilo no puede detener el conflicto ni evitar el
desenlace fatal, pero si puede dejar espacio a la conciliaciéon final, el perdén o la gracia divina que
termina la cadena de males, y es lo que elige hacer. (p. 197)

Adolfo Dominguez Monedero, en “Para que los acontecimientos
humanos no se desvanezcan con el tiempo’: un viaje al pasado con Her6doto”,
presenta algunas reflexiones para dilucidar la intencion del historiador griego al
componer su obra. Luego de compartir los datos biograficos de Herddoto de

Halicarnaso y resenar algunos hechos histéricos que le toco vivir al historiador

| Mundo Antiguo en Resenia (ISSN: 2965-8527), vol. 5, 2026, p. 1-12 |




Hilda Julieta Valdés Garcia

antiguo, determinantes de algiin modo en la redaccién de su obra, Dominguez
Monedero senala la estima en que Herddoto fue tenido por sus conciudadanos y
otros historiadores antiguos como Flavio Josefo y Dionisio de Halicarnaso, asi
como la rivalidad con Tucidides y el desdén de Plutarco.

A partir del reconocimiento de un Herddoto viajero, Dominguez
Monedero destaca los objetivos que el mismo Her6doto senal6 en su obra:
presentar los resultados de su investigacion para resaltar los acontecimientos
humanos “para que no se desvanezcan con el tiempo, ni ellos ni sus grandes obras

ni hechos maravillosos” (p. 223). Para el autor, decididamente

la obra de Her6doto es una fuente inagotable de reflexiones sobre la manera de ver el mundo del
autor y de sus contemporaneos, hasta el punto de que sus listas de top6nimos, de accidentes
geograficos, ciudades, pueblos, etc., contribuyeron a construir una vision clasica del conocimiento
geografico herodoteo (p. 225)

que, hoy dia, continia siendo el punto de partida de especialistas.

“La construccién del pasado (y su uso) en las Historias de Her6doto”, es
el capitulo central del estudio de Dominguez Monedero, en este reconoce no sélo
la informacién etnografica compilada por el “padre de la Historia”, sino también
la innovadora “capacidad de introducir una reflexion racional sobre el devenir de
los acontecimientos” (p. 227), comprobada a partir del analisis detallado de los
multiples pasajes de las Guerras Médicas ofrecidos por el articulista.

En el epilogo, Dominguez Monedero identifica dos aportaciones
trascendentales de Her6doto: luchar “por la memoria, por rescatar del olvido los
hechos del pasado con el objetivo de ilustrar mejor el presente” y haber sometido
la “descripcion del pasado a la labor del historiador, es decir, del que realiza su
investigacion, su indagacion del pasado para hacerlo comprensible y manejable”
(p. 241).

En “La Odisea de Homero y la odisea de Ulises”, Bernardo Souvirén Guijo
plantea una novedosa lectura del poema homérico enfocandose en la odisea o
viaje literario que Ulises ha recorrido en sus tres milenios de existencia, debido
en gran medida a la compleja personalidad del héroe cuyo epiteto polyjtropos
(“milmanoso”) le ha permitido sobrevivir por su capacidad de adaptacion.

Con agilidad narrativa, Souviron escudrina en las fuentes clasicas el linaje

de Ulises, exhibiendo la posible reputacion dudosa de sus ancestros relacionados

| Mundo Antiguo en Resenia (ISSN: 2965-8527), vol. 5, 2026, p. 1-12 |




Hilda Julieta Valdés Garcia

con el latrocinio que marcaria a este personaje. Las diversas facetas de Ulises en
la literatura griega polarizan al héroe, su papel en la Iliada y en la Odisea con las
caracteristicas discursivas o tretas dialécticas del hombre de mil recursos difiere
del que desempena en las tragedias de Séfocles y Euripides: “la figura del Ulises
homérico no esté presente en el teatro ateniense. No hay un equilibrio, ni siquiera
precario, sino que el lado oscuro de Ulises ha devorado cualquier atisbo de
nobleza en su caracter” (p. 270).

Para evidenciar las diversas caras de la personalidad de Ulises, Bernardo
Souvir6on presenta un analisis textual atractivo de la Repiiblica (10.614a-6221b)
en el que Platon cuenta la historia del armenio Er, quien milagrosamente vuelve
a la vida y narra haber participado en una suerte de juicio final. En este juicio
aparecen las almas de héroes como Ayax y Agamenén que, desengafiados con los
hombres eligen reencarnar en un ledn y un aguila, respectivamente. Er también
ve el alma de Ulises junto a la del malformado Tersites (hecho que evidencia la
estima que se tiene del rey de Itaca), pero lo mas sorprendente es la eleccién de
Ulises quien desea “continuar siendo un ser humano, la misma eleccion que hizo
en vida, al rechazar la oferta de inmortalidad brindada por la bella Calipso” (p.
272). Souvirén determina que, con esta decision, Ulises alcanz6 su proposito:
renacer y reencarnase literariamente.

Finalmente, con pericia, el autor del ensayo identifica la impronta de
Ulises en las literaturas posteriores: en la latina, Ulises tiene mala fama en
Virgilio, pero un afecto solidario de exiliado en Ovidio; en Dante, el rey de Itaca
es catapultado como “el eterno simbolo del viajero errante y auténtico precursor
de los viajes de descubrimiento” (p. 280). También para los poetas de todos los
tiempos como Y. Seferis y Cavafis “el gran Odiseo, el héroe que antepuso ser
hombre a ser dios” (p. 284) sera el tema de sus composiciones.

Bernando Souvir6on concluye su bien trabajado articulo con un poema de

Alfred Tennyson, fuente de inspiracion para cualquier mortal, pues son estos

Versos vigorosos, capaces de emocionar a todo espiritu viajero que los lea. En ellos no hay apenas
rastro del Ulises homérico, ya no importa la inteligencia o la sagacidad, la capacidad de
sufrimiento o la inclinacion hacia la mentira terapéutica; en los versos de Tennyson asoma el afan,
el amor por el viaje y, especialmente, el deseo de resistir, de sobreponerse a todo golpe. (p. 284)

| Mundo Antiguo en Resenia (ISSN: 2965-8527), vol. 5, 2026, p. 1-12 |




Hilda Julieta Valdés Garcia

El volumen Amar después de leer. Diez obras inmortales de la literatura
clasica invita a reflexionar sobre la huella perenne que los autores griegos y
latinos han legado a la humanidad. Los ensayistas comparten la bisqueda de
conexion entre el ayer y hoy, a pesar de las diferencias culturales y la distancia
temporal que nos separa.

Entre los articulos mejor logrados destacan aquellos que muestran la
afortunada relacién entre la obra literaria y las diversas manifestaciones
artisticas. Si bien la literatura clasica ha trascendido la barrera del tiempo por los
temas universales que aborda, el lector encontrara algunas lineas de investigaciéon
particularmente innovadoras, resultado de proyectos colaborativos en el &mbito
virtual.

Algunos trabajos expuestos en este volumen son una advertencia gentil
de reconocidos fil6logos que senalan la necesidad de aproximarnos al mundo

clasico con un pensamiento critico, generador de conocimiento.

Fecha de publicacién: 09/01/2026

| Mundo Antiguo en Resenia (ISSN: 2965-8527), vol. 5, 2026, p. 1-12 |




