
 

 

 
Emilia Fernández de Mier y Julio Cortés Martín (eds) (2021) Amar 
después de leer: Diez obras inmortales de la literatura clásica. 
Madrid: Sociedad Española de Estudios Clásicos, 288p. ISBN: 
9788409356058 
 

Hilda Julieta Valdés García (Universidad Nacional Autónoma de México) 
hildaj@unam.mx 

 
El volumen reúne las participaciones del XXVIII Ciclo de Conferencias 

de la Sociedad Española de Estudios Clásicos realizada vía telemática debido al 
confinamiento del aciago 2020. Compila estudios especializados sobre obras 
significativas de los autores más representativos de la literatura clásica griega y 
latina: Homero, Esquilo, Heródoto, Platón, Lucrecio, Virgilio, Ovidio, Tácito y 
Apuleyo. El índice revela a primera vista la importancia de las obras homéricas; 
un escrito sobre la Ilíada abre el volumen y otro concluye con la Odisea.  

En “La Ilíada o la canción del héroe”, Óscar Martínez García ofrece en 
cinco apartados una aproximación magistral al poema homérico. En el primero 
define al héroe, su nobleza y el respeto que se le debía, pero también su destino: 
morir en batalla para alcanzar la gloria y la inmortalidad, porque, más allá de sus 
virtudes y proezas, el héroe no escapa de su efímera condición humana. En el 
segundo apartado, Martínez García aborda la misión del héroe: realizar hazañas 
para conquistar la inmortalidad. En este punto, es manifiesto el papel de los 
poetas, quienes se encargan de mantener vivo el nombre de los héroes y sus 
glorias guerreras, pero también quienes revelan el dilema de los superhombres 
ante la disyuntiva de morir heroicamente o tener una vida larga y en paz, como 
aconteció a Aquiles, a quien, por naturaleza, no le está permitida la segunda 
opción, pues su destino está trazado. 

Con este preámbulo, Aquiles, el héroe por excelencia, es analizado por 
Martínez García en el desarrollo central de su trabajo. Los atributos divinos que 



Hilda Julieta Valdés García 

Mundo Antiguo en Reseña (ISSN: 2965-8527), vol. 5, 2026, p. 1-12 
 

2 

 

 

revisten a Aquiles y su condición mortal son los dos elementos puestos a juicio 
para entender la complejidad del personaje. El autor señala acertadamente que 
no son homéricas las facultades sobrehumanas atribuidas a este héroe como la 
velocidad de sus pies o la vulnerabilidad del talón; y que la excelencia en el 
combate se verá oscurecida por el sentimiento negativo de cólera, ocasionado por 
la pérdida de su amigo Patroclo a manos del troyano Héctor. La afloración de este 
sentimiento mostrará el lado humano del héroe y, paradójicamente, lo hará 
ultrajar con inhumana crueldad el cadáver de Héctor tras darle muerte. 

Con pericia, Martínez García analiza en el cuarto apartado la heroicidad 
del mortal Héctor, a quien define como “un héroe del amor conyugal, del amor 
filial, del amor a su comunidad” (p. 29). La descripción de Héctor como un héroe 
moderno y su humanidad enfatiza la rivalidad de las naciones, define el 
antagonismo de los personajes y presagia el desenlace de la guerra. Héctor, al 
igual que Aquiles, sabe que la muerte es el destino inexorable del héroe. Su 
muerte es heroica porque, a diferencia de otros personajes, Héctor muestra 
sentimientos encontrados ante el deber social y político de su liderazgo y la nula 
opción de inclinarse por el deber familiar, cuya acción sería un sinónimo de 
cobardía. Ahora bien, en la famosa escena de despedida matrimonial de Héctor y 
Andrómaca, Martínez García señala la nueva lectura inédita de García Flores 
sobre este poema:1 el destino de los no combatientes, mujeres y niños 
sentenciados a la esclavitud y al infortunio, dos horrores de las guerras (p. 32, n. 
19).  

El estudio de Óscar Martínez concluye con el análisis del duelo de 
Aquiles, resaltando la condición fiera de este último y, con ello, la pérdida de su 
humanidad al ultrajar el cadáver del vencido. La intervención del anciano rey 
Príamo para rescatar el cuerpo de su hijo Héctor y sepultarlo brindará a Aquiles 
la oportunidad de ser reivindicado y devolverle, aunque sea momentáneamente, 
el carácter de humano. En este acto no hay intervención divina, es el débil anciano 
quien con palabras sabias solicita piedad, un valor universal que devuelve incluso 

 
1 Marcos García Flores (2021) La guerra de los indefensos. La visión no guerrera en la Ilíada de 
Homero y su tradición. Trabajo de fin de grado en de Filología Clásica. Madrid: Facultad de 
Filología de la Universidad Complutense de Madrid. 
 



Hilda Julieta Valdés García 

Mundo Antiguo en Reseña (ISSN: 2965-8527), vol. 5, 2026, p. 1-12 
 

3 

 

 

la humanidad a Aquiles al aceptar y deponer su ira. Este pasaje es la gran 
enseñanza moral homérica que apela a la conciencia humana.  

En el amplio texto “La cara oculta de la Eneida: hermetismo y literatura”, 
Francisco García Jurado hace un recuento de la sobreinterpretación del texto 
virgiliano a través del tiempo con la finalidad de advertir la existencia de 
argumentos decimonónicos en estudios académicos literarios recientes de la obra 
cumbre latina, precisamente por las enseñanzas valiosas y ejemplares que 
contiene. 

García Jurado delimita el desarrollo de su tema en cuatro perspectivas 
específicas de naturaleza hermética. En “Adivinación, manipulación y centón: las 
Sortes y la producción de nuevos sentidos”, señala cómo desde la antigüedad la 
Eneida fue utilizada con fines proféticos incluso por algunos emperadores 
romanos debido a “sus versos de valor atemporal y de suma belleza expresiva” 
(pp. 48-49); asimismo, rememora que la bibliomancia está vigente en nuestros 
días como práctica adivinatoria o como juego literario. En “Lectura alegórica y 
sueños ilusorios: el conocimiento revelado”, García Jurado presenta la 
interpretación del pasaje final de la salida de Eneas del infierno por la puerta de 
marfil al final del libro VI de la Eneida, pasaje con “una tradición hermenéutica 
que arranca ya desde los comentaristas antiguos, como el propio Macrobio, y llega 
hasta autores modernos, como el historiador Edward Gibbon” (p. 53) o el escritor 
Jorge Luis Borges.  

En el tercer apartado de su ensayo, “Milenarismo y regeneración”, 
Francisco García Jurado ofrece la interpretación que Pierre-Joseph Proudhon 
hiciera en el siglo XIX de la Eneida para “ilustrar su propuesta de una historia de 
la literatura ligada a la revolución y el progreso social” (p. 57).2  Proudhon hace 
una lectura palingenésica del poema, “interpreta que Virgilio, al celebrar la 
grandeza de Roma en sus orígenes, quiere propiciar la regeneración de Roma y 
de la propia humanidad en todo aquello que concierne a la religión, las 
costumbres, las leyes, la política, las instituciones, las ideas, la filosofía y el arte” 
(p. 60). Esta moderna lectura es para el ensayista lo más fructífero de la 
interpretación de Proudhon, a pesar del conflicto que generó al proponer el 

 
2  Pierre-Joseph Proudhon (1860) De la justice dans la révolution et dans l’Église. Neuvième 
Étude. Progrès et décadence. Bruxelles: Office de Publicité. 
 



Hilda Julieta Valdés García 

Mundo Antiguo en Reseña (ISSN: 2965-8527), vol. 5, 2026, p. 1-12 
 

4 

 

 

nacimiento del cristianismo con la Eneida. Con todo, la lectura regeneracionista 
de Proudhon se manifiesta en el milenarista Eça de Queiroz y en la lectura 
anagramática de Fernando Pessoa o de Antonio Machado y de otros poetas de la 
primera mitad del siglo XX, todos ellos testimonios de la sobreinterpretación. 

En el cuarto apartado, “La voz oculta de la Eneida”, García Jurado analiza 
las herméticas lecturas de la obra virgiliana de Hermann Broch y sus seguidores, 
la llamada Escuela de Harvard, así como la influencia de este autor en el artículo 
“The Two Voices of Virgil’s Aeneid” de Adam Perry, quien sostienen la existencia 
de una intención autoral oculta o encriptada en la obra del romano. El último 
análisis está centrado en la edición de Antonio Cussen, latinista chileno que en 
2018 publicó El milenio según Virgilio, cuya factura está basada en los principios 
del pensamiento hermético descritos en los apartados anteriores, por lo que 
García Jurado advierte, en un resumen preciso, cómo, a pesar de los avances 
teóricos de la crítica literaria, se están generando supuestos trabajos de corte 
académico, pues  

 
[…] cada época, legítimamente, podría encontrar o ‘inventar’ un nuevo sentido para la Eneida, de 
manera que este nuevo sentido es fruto de las nuevas circunstancias históricas, la mayor parte 
ajenas al propio Virgilio. Sin embargo, el deseo de quienes desarrollan tales interpretaciones es 
hacernos creer que han descubierto un sentido previo y atemporal, normalmente oculto o 
encriptado. (p. 57) 
 

 

En “Las Historias de Tácito. Los años que vivió peligrosamente”, Berta 
González Saavedra ofrece en un estudio introductorio el contexto histórico y 
biográfico de Tácito, incluido el cursus honorum. Acompañado de profusas citas, 
González destaca la intención objetiva del historiador romano al escribir su obra: 
“no debe escribir movido ni por la afición ni por la inquina” (p. 83). A 
continuación, se presenta la estructura de las Historias y se lamenta la escasez de 
libros que sobrevivieron al tiempo, el periodo que comprende las Historias es del 
año 69 al 96. La autora destaca los recursos lingüísticos de Tácito, incluso de 
manera visual con gran colorido, lo que evidencia el carácter de divulgación del 
artículo y el público estudiantil a quien está destinado. A continuación, Berta 
González señala entre las cualidades de la narrativa tacitea los enfrentamientos 
bélicos. Un apartado especial merece el tratamiento de los personajes femeninos 
que responden a los dos estereotipos: las buenas o las malas mujeres.  



Hilda Julieta Valdés García 

Mundo Antiguo en Reseña (ISSN: 2965-8527), vol. 5, 2026, p. 1-12 
 

5 

 

 

Las primeras permanecen en el ámbito doméstico, tienen conductas ejemplares, son madres fieles 
a sus hijos y a sus maridos (univiras) y, si han de morir por cualquiera de éstos, lo harán sin 
dudarlo, pero sin ninguna ostentación. Por otra parte, están las mujeres que se inmiscuyen en la 
política y en los asuntos de hombres, que, incluso, van al campo de batalla, donde se desarrolla 
esa virtus romana tan masculina. Son codiciosas, atrevidas, poliándricas. (pp. 89-90) 
 

 

De modo exabrupto se incluye la transmisión textual de las Historias. A 
modo de conclusión, la autora da una recomendación muy personal de cómo y 
cuándo leer las Historias de Tácito. 

En “Lucrecio, la antorcha de la vida”, Jesús Quílez Bielsa inicia su 
narración lamentando las grandes pérdidas literarias de los textos antiguos como 
los libros sibilinos o las obras de los trágicos y cómicos griegos al tiempo que se 
asombra por la conservación de los seis libros en 7400 versos del De rerum 
natura de Lucrecio y su hallazgo alrededor de 1417 por el buscador de códices 
Poggio Bracciolini. Refiere Quílez su asombrosa conservación:  

 
[…] resulta un misterio cómo pudo conservarse un libro con unas ideas tan peligrosas. Un libro 
en el que se nos dice que el universo funciona sin la ayuda de los dioses, que el miedo a los dioses 
es perjudicial, que los animales han evolucionado a partir de la selección natural, que el alma es 
mortal. (p. 98) 
 

 

El estudio de Quílez Bielsa sobre la obra de Lucrecio es pormenorizado, 
admira la compenetración entre la composición poética y su contenido científico, 
además de valorar la elegancia del texto latino. 

El argumento central del texto inicia en “La larga estela de Lucrecio”. El 
autor se esfuerza por señalar las fuentes desde la antigüedad: se sabe que Lucrecio 
fue conocido por Cicerón y apreciado por Ovidio y Séneca, también por 
Tertuliano, Lactancio o san Jerónimo; sin embargo, a pesar del intento de Quílez 
Bielsa por rastrear la impronta de Lucrecio en esta variedad de autores antiguos, 
se echan de menos las referencias que constaten la huella del poeta romano en la 
historia cultural y artística de todos los tiempos. Quizá el mejor seguimiento sea 
la presencia de Lucrecio en los pintores Boticelli y Artemisia Gentileschi. El 
artículo es atractivo por el cúmulo de ideas lucrecianas permeadas por el 
epicureísmo que están presentes en Giordano Bruno, en Newton e incluso en 
Thomas Jefferson, Marx y, decididamente, en Darwin, de quien se dice que negó 
haber leído el De rerum natura, una obra que contiene “sorprendentes 
intuiciones sobre la evolución” (p. 109). 



Hilda Julieta Valdés García 

Mundo Antiguo en Reseña (ISSN: 2965-8527), vol. 5, 2026, p. 1-12 
 

6 

 

 

A pesar de sus limitaciones, la variedad temática del De rerum natura es 
inacabable; baste recomendar el artículo de Quílez Bielsa como lectura 
introductoria a Lucrecio, pues ofrece con generosidad ejemplos de la 
trascendencia del escritor romano en Freud, Einstein o Borges, aunque la falta de 
referencias limita el acceso para corroborar la información, por lo que la 
exposición se torna anecdótica. 

“El alma del filósofo-rey en la República de Platón” es un ensayo de José 
María Zamora Calvo. Tras una disquisición filosófica en la que se diferencia el 
concepto de alma entre otros escritores como Aristófanes o Jenofonte, o bien en 
los primeros diálogos platónicos, Zamora refiere que “en Platón, el alma va a ser 
considerada exclusivamente en sí misma, independientemente de su relación con 
el cuerpo, como la sede del pensamiento y de la vida moral” (p. 132). 
Trascendental es la parte racional del alma, pues es la que permite al individuo 
convertirse en filósofo, con capacidad de gobernar y no de ser gobernado (p. 135). 
En el desarrollo del tema, Zamora Calvo encuentra en el Gorgias la formación del 
alma del filósofo gobernante, quien debe ser capaz de gobernarse a sí mismo “ser 
moderado y dueño de sí mismo y dominar las pasiones y los deseos” (p. 139). Así 
pues, es en el alma descrita posteriormente en la República (VI 504b-d) “donde 
la justicia y la moderación aparecen paralelamente expresadas en términos de 
acuerdo, armonía, concordia, concierto e incluso amistad entre las diferentes 
partes del alma” (p. 141), conceptos que vendrían a ser innovadores en los 
diálogos platónicos. Zamora concluye su texto de manera poco clara; si bien 
retoma la propuesta platónica de que el filósofo ha de gobernar “ya que sólo él 
posee la ciencia verdadera” (sophía) gracias al ejercicio dialéctico, se aparta del 
término del filósofo-rey a quien define ahora como el dialéctico, quien, señala, 
“no emplea imágenes para ascender a la cima de las realidades verdaderas y, en 
último término, al Bien, causa de la bondad de todas las cosas buenas, que es el 
fin y la culminación de la dialéctica” (p. 143). 

En “Folklor y literatura: El asno de oro de Apuleyo”, Patricia Cañizares 
Ferriz analiza con rigor académico Las metamorfosis, como también es conocida 
la novela objeto de estudio. En un breve pero sustancioso contexto histórico da 
noticia del autor, originario de Madaura, África, y sus obras. Enseguida, señala 
las cualidades literarias del escritor y filósofo Apuleyo, quien, gracias a que poseía 



Hilda Julieta Valdés García 

Mundo Antiguo en Reseña (ISSN: 2965-8527), vol. 5, 2026, p. 1-12 
 

7 

 

 

el dominio de la lengua griega, supo apropiarse del argumento heleno para dar 
lugar a la primera novela latina, que contiene, entre otros relatos breves, aquel 
famoso mito de Cupido y Psique de inspiración platónica, donde el alma 
trasciende el mundo material a través del amor. Sobresale también el 
conocimiento de las artes mágicas del autor en la transformación en asno que 
sufre el protagonista de la novela llamado Lucio, así como la inclinación espiritual 
a los misterios de Isis cuando éste recupera su forma humana. 

Para alcanzar su objetivo, Cañizares presenta de manera sucinta cómo se 
leía en la antigüedad y el peso que tenían la oralidad y la memoria en la 
transmisión de los textos literarios, como las historias milesias. Asimismo, 
expone el papel social desempeñado por los fabulatores o cuentacuentos 
ambulantes y por las nodrizas en el ámbito familiar, cuyas aniles fabulae o 
cuentos de vieja desafortunadamente no sobrevivieron por su carácter oral en el 
ámbito de la crianza y del mundo femenino (p. 150). 

Entre las aportaciones del ensayo de Patricia Cañizares se encuentra la 
propuesta de analizar las narraciones contenidas en la novela desde un punto de 
vista performativo, basándose en los trabajos de Rebeca Sanmartín y de May.3 
Así, Cañizares Ferriz afirma: 

 
El autor crea, dispone y ordena las distintas voces narrativas en una especie de representación 
textual, en la que él, Apuleyo, al tratarse de un relato en primera persona, se convierte en actor y 
protagonista a través de la figura de Lucio, con la que se confunde y fusiona hasta el punto de que 
parece ser una especie de alter ego suyo, de segunda voz. (p. 152) 

 
El trabajo de Cañizares es de los mejor logrados del volumen que se 

reseña. El lector encontrará un serio estudio filológico sobre la obra de Apuleyo, 
correctamente escrito y con la pertinencia de notas que revelan el uso adecuado 
de una amplia bibliografía actualizada. Tras una argumentación sólida, la autora 
concluye:  
 
Apuleyo supo modelar su ingenio y su estilo africano con la solidez de la cultura romana, e 
iluminar todas esas cualidades con la espiritualidad y el exotismo de la tradición griega. Su novela, 
en este sentido, es el original resultado de este mestizaje. (p. 164) 

 
3 Rebeca Sanmartín Bastida (2021) Teatralidad y textualidad en el Arcipreste de Talavera. 1ª 
edición 2003. London: Department of Hispanic Studies/Queen Mary/University of London; 
Regine May (2006) Apuleius and Drama. The Ass on Stage. Oxford/New York: Oxford University 
Press. 
 



Hilda Julieta Valdés García 

Mundo Antiguo en Reseña (ISSN: 2965-8527), vol. 5, 2026, p. 1-12 
 

8 

 

 

“Las Metamorfosis de Ovidio: un poema para mirar” de Fátima Díez 
Platas forma parte de la investigación de largo aliento que la especialista 
desarrolla en la Biblioteca Digital Ovidiana: ediciones ilustradas de Ovidio, 
siglos XV-XIX (V): Las bibliotecas de las CC.AA. de Andalucía, Extremadura, 
Canarias y Melilla. La intención de la autora, lejos de centrarse en el análisis 
literario del inmenso repertorio de historias que conforman las Metamorfosis, es 
evidenciar la impronta visual que las narraciones han dejado en las otras bellas 
artes desde su creación hasta nuestros días. 

En un recorrido cronológico, Díez Platas manifiesta las múltiples 
representaciones de los mitos ovidianos en la obra plástica de Pompeya, pasando 
por la Edad Media y sus manuscritos iluminados hasta la época de la imprenta 
con la que el texto empieza a ser ilustrado de acuerdo con la finalidad de la 
edición. A partir de este momento, nacen el Ovidius maior, el Ovide moralisé, el 
Ovidius moralizatus o el Ovidius Napolitanus,  etc., al tiempo que la obra se edita 
con finalidad didáctica para el aprendizaje de la lengua latina o en traducciones 
en lengua vulgar para la educación moral, o bien para la recreación del lector. Es 
un hecho que esta obra de Ovidio llegó a ser un best seller y que las ediciones, 
incluso filológicas, fueron ilustradas. Díez Platas concluye:  

 
En resumen, la historia de la relación de las Metamorfosis con su ilustración, o mejor aún, con la 
figuración de sus contenidos, es la historia de la respuesta de la imagen a la unidad y la 
multiformidad del propio poema. (p. 175)  

 
Abundan a través de los siglos ediciones y resúmenes siempre 

acompañados de imágenes precisas que evidencian la erudición de la obra 
ovidiana, hasta el punto de que la imagen sobrepasa el texto, a guisa de ejemplo, 
baste citar los ciento cuarenta grabados de la edición de 1770 Les Metamorphoses 
d’Ovide grevées sur les desseins des mellieurs peintres français, o bien el 
conjunto escultórico Apolo y Dafne de Gian Lorenzo Bernini. 

La riqueza visual a partir de la representación concatenada de las 
Metamorfosis de Ovidio produce, según Fátima Díez, “la ilusión de tener ante los 
ojos un ‘museo interactivo’ por el que se puede pasear efectuando una lectura de 
los contenidos del poema también a través de las imágenes” (p. 191). En esencia, 
afirma la autora, “las Metamorfosis se han convertido en un nuevo género en el 
que se funde lo literario y lo visual, en un poema ‘para mirar’” (p. 191). 



Hilda Julieta Valdés García 

Mundo Antiguo en Reseña (ISSN: 2965-8527), vol. 5, 2026, p. 1-12 
 

9 

 

 

En “Crimen y justicia divina y humana: la Orestea de Esquilo”, Helena 
Rodríguez Somolinos advierte al lector varias consideraciones que deben ser 
tenidas en cuenta antes de leer una tragedia: que fue escrita para ser 
representada; que su carácter es lírico, es decir, una composición poética donde 
la intervención del coro es esencial y, finalmente, que los argumentos de Esquilo 
se caracterizan porque “son conflictos encarnados en personajes trágicos y con 
momentos trágicos en el sentido moderno de la palabra, y conflictos, además, 
muy bien elegidos para despertar emociones” (p. 197); que la tragedia no era mero 
entretenimiento, sino que estaba íntimamente ligada a la vida colectiva de la 
ciudad, y que su misión era concienciar y educar al pueblo. 

Luego de situar a Esquilo biográficamente a mediados del siglo V a.C., 
Rodríguez Somolinos presenta la situación convulsa de Atenas y la postura del 
escritor trágico frente a la guerra: “cree firmemente en los valores democráticos 
de su ciudad, odia la tiranía, la revuelta civil, la hýbris que lleva a la fatalidad y 
elogia la moderación y la justicia como principios de gobierno de la ciudad y del 
hombre” (p. 201). 

La exposición central de este artículo es el argumento de la trilogía de la 
Orestea: Agamenón, Coéforos y Euménides. Entre la historia ya conocida de cada 
uno de los personajes que intervienen, Rodríguez Somolinos ofrece argumentos 
interesantes, por ejemplo, el análisis de Clitemnestra, su dureza y su actuar 
jactancioso tras dar muerte a su esposo Agamenón y a Casandra. O bien, destaca 
la agilidad verbal de la reina en Coéforos, cuando con ágiles argumentos dialoga 
con su hijo Orestes, antes de que este cometa el matricidio. Así pues, en general, 
el dramaturgo aborda problemas  

 
relativos a la justicia, a la divinidad, a la moral y, en resumen, a la condición humana, problemas 
que precisan una conclusión esperanzadora. Esquilo no puede detener el conflicto ni evitar el 
desenlace fatal, pero sí puede dejar espacio a la conciliación final, el perdón o la gracia divina que 
termina la cadena de males, y es lo que elige hacer. (p. 197) 

 
Adolfo Domínguez Monedero, en “‘Para que los acontecimientos 

humanos no se desvanezcan con el tiempo’: un viaje al pasado con Heródoto”, 
presenta algunas reflexiones para dilucidar la intención del historiador griego al 
componer su obra. Luego de compartir los datos biográficos de Heródoto de 
Halicarnaso y reseñar algunos hechos históricos que le tocó vivir al historiador 



Hilda Julieta Valdés García 

Mundo Antiguo en Reseña (ISSN: 2965-8527), vol. 5, 2026, p. 1-12 
 

10 

 

 

antiguo, determinantes de algún modo en la redacción de su obra, Domínguez 
Monedero señala la estima en que Heródoto fue tenido por sus conciudadanos y 
otros historiadores antiguos como Flavio Josefo y Dionisio de Halicarnaso, así 
como la rivalidad con Tucídides y el desdén de Plutarco. 

A partir del reconocimiento de un Heródoto viajero, Domínguez 
Monedero destaca los objetivos que el mismo Heródoto señaló en su obra: 
presentar los resultados de su investigación para resaltar los acontecimientos 
humanos “para que no se desvanezcan con el tiempo, ni ellos ni sus grandes obras 
ni hechos maravillosos” (p. 223). Para el autor, decididamente  

 
la obra de Heródoto es una fuente inagotable de reflexiones sobre la manera de ver el mundo del 
autor y de sus contemporáneos, hasta el punto de que sus listas de topónimos, de accidentes 
geográficos, ciudades, pueblos, etc., contribuyeron a construir una visión clásica del conocimiento 
geográfico herodoteo (p. 225) 

 
que, hoy día, continúa siendo el punto de partida de especialistas. 

“La construcción del pasado (y su uso) en las Historias de Heródoto”, es 
el capítulo central del estudio de Domínguez Monedero, en este reconoce no sólo 
la información etnográfica compilada por el “padre de la Historia”, sino también 
la innovadora “capacidad de introducir una reflexión racional sobre el devenir de 
los acontecimientos” (p. 227), comprobada a partir del análisis detallado de los 
múltiples pasajes de las Guerras Médicas ofrecidos por el articulista. 

En el epílogo, Domínguez Monedero identifica dos aportaciones 
trascendentales de Heródoto: luchar “por la memoria, por rescatar del olvido los 
hechos del pasado con el objetivo de ilustrar mejor el presente” y haber sometido 
la “descripción del pasado a la labor del historiador, es decir, del que realiza su 
investigación, su indagación del pasado para hacerlo comprensible y manejable” 
(p. 241). 

En “La Odisea de Homero y la odisea de Ulises”, Bernardo Souvirón Guijo 
plantea una novedosa lectura del poema homérico enfocándose en la odisea o 
viaje literario que Ulises ha recorrido en sus tres milenios de existencia, debido 
en gran medida a la compleja personalidad del héroe cuyo epíteto polýtropos 
(“milmañoso”) le ha permitido sobrevivir por su capacidad de adaptación.  

Con agilidad narrativa, Souvirón escudriña en las fuentes clásicas el linaje 
de Ulises, exhibiendo la posible reputación dudosa de sus ancestros relacionados 



Hilda Julieta Valdés García 

Mundo Antiguo en Reseña (ISSN: 2965-8527), vol. 5, 2026, p. 1-12 
 

11 

 

 

con el latrocinio que marcaría a este personaje. Las diversas facetas de Ulises en 
la literatura griega polarizan al héroe, su papel en la Ilíada y en la Odisea con las 
características discursivas o tretas dialécticas del hombre de mil recursos difiere 
del que desempeña en las tragedias de Sófocles y Eurípides: “la figura del Ulises 
homérico no está presente en el teatro ateniense. No hay un equilibrio, ni siquiera 
precario, sino que el lado oscuro de Ulises ha devorado cualquier atisbo de 
nobleza en su carácter” (p. 270). 

Para evidenciar las diversas caras de la personalidad de Ulises, Bernardo 
Souvirón presenta un análisis textual atractivo de la República (10.614a-6221b) 
en el que Platón cuenta la historia del armenio Er, quien milagrosamente vuelve 
a la vida y narra haber participado en una suerte de juicio final. En este juicio 
aparecen las almas de héroes como Áyax y Agamenón que, desengañados con los 
hombres eligen reencarnar en un león y un águila, respectivamente. Er también 
ve el alma de Ulises junto a la del malformado Tersites (hecho que evidencia la 
estima que se tiene del rey de Ítaca), pero lo más sorprendente es la elección de 
Ulises quien desea “continuar siendo un ser humano, la misma elección que hizo 
en vida, al rechazar la oferta de inmortalidad brindada por la bella Calipso” (p. 
272). Souvirón determina que, con esta decisión, Ulises alcanzó su propósito: 
renacer y reencarnase literariamente. 

Finalmente, con pericia, el autor del ensayo identifica la impronta de 
Ulises en las literaturas posteriores: en la latina, Ulises tiene mala fama en 
Virgilio, pero un afecto solidario de exiliado en Ovidio; en Dante, el rey de Ítaca 
es catapultado como “el eterno símbolo del viajero errante y auténtico precursor 
de los viajes de descubrimiento” (p. 280). También para los poetas de todos los 
tiempos como Y. Seferis y Cavafis “el gran Odiseo, el héroe que antepuso ser 
hombre a ser dios” (p. 284) será el tema de sus composiciones.  

Bernando Souvirón concluye su bien trabajado artículo con un poema de 
Alfred Tennyson, fuente de inspiración para cualquier mortal, pues son estos 

 
versos vigorosos, capaces de emocionar a todo espíritu viajero que los lea. En ellos no hay apenas 
rastro del Ulises homérico, ya no importa la inteligencia o la sagacidad, la capacidad de 
sufrimiento o la inclinación hacia la mentira terapéutica; en los versos de Tennyson asoma el afán, 
el amor por el viaje y, especialmente, el deseo de resistir, de sobreponerse a todo golpe. (p. 284) 

 



Hilda Julieta Valdés García 

Mundo Antiguo en Reseña (ISSN: 2965-8527), vol. 5, 2026, p. 1-12 
 

12 

 

 

El volumen Amar después de leer. Diez obras inmortales de la literatura 
clásica invita a reflexionar sobre la huella perenne que los autores griegos y 
latinos han legado a la humanidad. Los ensayistas comparten la búsqueda de 
conexión entre el ayer y hoy, a pesar de las diferencias culturales y la distancia 
temporal que nos separa. 

Entre los artículos mejor logrados destacan aquellos que muestran la 
afortunada relación entre la obra literaria y las diversas manifestaciones 
artísticas. Si bien la literatura clásica ha trascendido la barrera del tiempo por los 
temas universales que aborda, el lector encontrará algunas líneas de investigación 
particularmente innovadoras, resultado de proyectos colaborativos en el ámbito 
virtual. 

Algunos trabajos expuestos en este volumen son una advertencia gentil 
de reconocidos filólogos que señalan la necesidad de aproximarnos al mundo 
clásico con un pensamiento crítico, generador de conocimiento. 

 
 

Fecha de publicación: 09/01/2026 

 
 

 


