
    
                                                                                                                          

 
 

829 
 

 
 

REH- REVISTA EDUCAÇÃO E HUMANIDADES 
e-ISSN 2675-410X 

 
 

Vol 7, Núm 1, jan-jun, 2026, pág 829-849.  
 

A Importância da Ética no Agir Político 

The Importance of Ethics in Political Action   
  

Nazarete Justino Raice1 
 

RESUMO 
A pesquisa centrou-se em analisar a "Importância da Ética no Agir Político" que consiste na moderação em vista 
ao bem comum. A metodologia usada é bibliográfica, e recorreu-se à técnica hermenêutica de interpretação e 
análise crítica de textos. A pesquisa concluiu que o convívio entre indivíduos na comunidade é necessário porque 
visa o bem individual e colectivo da comunidade. É em vista ao bem que consiste a complementaridade entre 
política e ética. A relevância do tema cinge-se em fortalecer a cidadania, garantindo o agir justo e moderado de 
todos. Neste sentido, a ética é fundamental no agir político porque preocupa-se pelo bem colectivo das pessoas e 
não no privilégio particular de alguns. A ética garante que os princípios políticos (de igualdade, de justiça e direitos 
humanos) sejam respeitados. Ao não respeitá-los abre-se a possibilidade da prática da corrupção e respeitá-los 
garante-se o bem-estar da sociedade. O tema é interdisciplinar porque a política e a ética não são áreas isoladas. 
As preocupações e decisões da política e da ética são complexas, por isso as diferentes áreas de conhecimento 
garantem um agir político moderado em vista do bem de todos. 

 

Palavras-chave: Bem Comum; Ética; Política; Responsabilidade; Virtude. 

ABSTRACT/ RESUMEN 
The research focused on analyzing The Importance of Ethics in Political Action, which consists of moderation 
with a view to the common good. The methodology used is bibliographic, and the hermeneutic technique of 
interpretation and critical analysis of texts was used. The research concluded that coexistence between individuals 
in the community is necessary because it aims at the individual and collective good of the community. It is with a 
view to this good that the complementarity between politics and ethics consists. The relevance of the theme is 
limited to strengthening citizenship, ensuring fair and moderate action by all. In this sense, ethics is fundamental 
in political action because it concerns the collective good of people and not the private privilege of some. Ethics 
ensures that political principles (of equality, justice and human rights) are respected. Failure to respect them opens 
the possibility of corruption, while respecting them ensures the well-being of society. The theme is 
interdisciplinary because politics and ethics are not isolated areas. The concerns and decisions of politics and ethics 
are complex, which is why different areas of knowledge ensure moderate political action in view of the good of 
all. 

Keywords: Common Good; Ethics; Politics; Responsibility; Virtue. 

 

 

                                                 
1 Mestre em Filosofia, Universidade Pedagógica (UP). Doutoranda no Programa de Pós-Graduação em Filosofia na 
Universidade Eduardo Mondlane (UEM). E-mail: njraice@gmail.com. Moçambique. ORCID iD: https://orcid.org/0000-0000-
0000-0000. 

https://orcid.org/0000-0000-0000-0000
https://orcid.org/0000-0000-0000-0000


                                                                                                                             
 REH- REVISTA EDUCAÇÃO E HUMANIDADES        e-ISSN 2675-410X  

 

 

1. INTRODUÇÃO 

A presente pesquisa tem como tema, "A Importância da Ética no Agir Político". Procura 

reflectir que a política, apesar de ter como finalidade o bem comum, observa-se, no dia-a-dia, 

uma crise de valores éticos na sua actuação. Neste contexto, questiona-se: como a ética pode 

ser relevante na prática política? Neste âmbito, a tese da pesquisa cinge-se na prática da virtude 

que consiste na prática de acções moderadas ou no agir político equilibrado.  Assim, o objectivo 

da sua actuação será em vista ao bem colectivo, mas também de cada membro da cidade-estado. 

Neste sentido, a ética e a política, agindo de forma complementar uma à outra, de modo que o 

agir dos governantes e governados seja justo. 

Os objectivos geral e específicos cingem-se, consecutivamente, em analisar a relevância 

da ética no agir político, voltado ao bem de todos. Reflectir sobre a relevância da ética na 

política; debater sobre o impacto da ausência dos princípios éticos na prática política; e apontar 

caminhos possíveis para a construção de uma política alicerçada em princípios éticos.  

A política, sem a ética que a complemente para moderar, pode fazê-la não alcançar o 

bem comum. Por isso, o agir moderado da política que implique princípios éticos é 

fundamental. 

2. Conceitos gerais de ética, moral e política 

A palavra ética vem do termo grego ethos. Do ethos surgiram duas grafias ligeiramente 

diferentes: êthos e éthos, diferenciando-se pelo acento circunflexo e agudo, respectivamente. O 

êthos, após passar pelo processo de derivação, significou interioridade dos Homens onde 

brotam os actos, o carácter humano. O éthos significou hábito, aquilo que é costumeiro, o que 

quer dizer, o agir habitual dos Homens. O éthos para os latinos passou a significar hábito, de 

onde provém o termo mos, ou moris, que quer dizer moral. O termo moral ganhou outras formas 

de significação, mas segundo esta pesquisa podemos referir que moral é um conjunto de 

princípios, preceitos, proibições, permissões, normas de conduta, valores e ideias sobre a vida 

boa dos seres humanos. 

O termo ética que significa a interioridade dos Homens, o carácter cinge-se no contexto 

do ato como questão central e fundamental do Homem, porque o ato é mais reflectido e 

fundamentado na dimensão pessoal. Deste modo, a ética tem como tarefa, reflectir e 



                                                                                                                             
 REH- REVISTA EDUCAÇÃO E HUMANIDADES        e-ISSN 2675-410X  

 

 

831 
 

fundamentar o agir humano, ou justificar a realização duma determinada ação, mostrando as 

razões aceitáveis ou não do ato.  

A política vem da palavra pólis, uma palavra grega que significa comunidade cívica, 

que tem seus próprios fins e é considerada a mais perfeita das organizações humanas. É deste 

modo que “[...] o homem destina-se naturalmente à vida na cidade-estado [...]” (BITTAR, 2002, 

p. 68). Portanto, a pólis é um lugar visto como melhor e necessário na vida do ser humano 

porque é nesse lugar que o Homem dedica a sua vida ao serviço do Estado. Por isso, a política 

é uma ciência prática do bem que refere a forma de governar e viver junto das pessoas que têm 

de forma colectiva a mesma finalidade de alcançar o bem. 

 

3. A relevância da virtude ética na política 

A ética é um dos temas que sempre foi tratado desde a antiguidade, desde a Grécia 

antiga, entre o período 500 a 300 a.C., que foi marcado pelo pensamento considerado de ouro. 

“A reflexão grega neste campo surgiu como uma pesquisa sobre a natureza do bem moral, na 

busca de um princípio absoluto da conduta [...]” (VALLS, 2004, p. 24). Sócrates, Platão e, 

principalmente, Aristóteles são os filósofos renomados na reflexão da matéria da ética, sobre a 

moralidade do agir humano. Neste âmbito, em Platão, a ética fundamenta-se na prática do bem, 

a partir de acções virtuosas que devem ser praticadas, habitualmente em busca da felicidade 

que é a preocupação de todo Homem racional. O mesmo pensamento é desenvolvido em 

Aristóteles quando este aborda que a felicidade é o bem supremo que o ser humano pode 

alcançar a partir da realização de acções moderadas, virtuosas. Para tal, o ser humano, tendo 

uma conduta boa, tem a possibilidade de praticar essas acções de forma habitual e virtuosa 

conforme o sentido orientador que em si é bom. 

 

O pensamento grego estava preocupado, em reflectir sobre o bem moral em busca do 

princípio absoluto da conduta humana. É daí que surgiram as raízes éticas a partir das seguintes 

frases: “nada em excesso” e “conhece-te a ti mesmo”, estas ideias estão ligadas ao santuário de 

Delfos do deus de Apolo. Isto mostra que tratar sobre a conduta humana do bem é, também, 



                                                                                                                             
 REH- REVISTA EDUCAÇÃO E HUMANIDADES        e-ISSN 2675-410X  

 

 

uma preocupação de outras áreas, no caso da religião, que contem características 

contemplativas, tendo como fim último o bem humano. Deste modo, em Platão presa-se que o 

Homem desprenda-se do corpo e do mundo, do aqui e agora em vista à contemplação do que é 

ideal, imutável, metafísico e eterno. A prática da virtude é necessária porque ela é medida, 

proporção e harmonia individual e social das acções humanas. 

A contemplação sobre o bem, é uma questão humana. Por isso, “os homens deveriam 

procurar, então, durante esta vida, a contemplação das ideias, e principalmente da ideia mais 

importante, a ideia do Bem [...]” (VALLS, 2004, p. 25). Valls, o leitor de Platão, ilustra que o 

agir ético é caracterizado pela contemplação, pela virtude, pela vida divina e pelo sumo bem e 

não em coisas materiais. Quem praticar a virtude é caracterizado como quem estabelece a ordem 

individual, social e harmonia universal. É neste contexto que o Homem é convidado que o seu 

pensar e agir sejam virtuosos para poder estabelecer em sua vida a ordem, a harmonia e o 

equilíbrio, a partir do hábito de submissão à capacidade racional que o faz distinguir-se dos 

outros animais e distinguir entre o bem e o mal.   

 

Em Valls “[...] o que mais caracteriza a ética platónica é a ideia do Sumo Bem, da vida 

divina, da equivalência de contemplação filosófica e virtude, e da virtude como ordem e 

harmonia universal [...]” (VALLS, 2004, p. 26). A virtude, para além de ser ordem e equilíbrio, 

também é purificação do Homem para que possa desprender-se de tudo o que o aprisiona a não 

alcançar o bem supremo. Para o efeito, são necessárias as virtudes de Justiça, de prudência, de 

fortaleza, de temperança que correspondem, respectivamente, a ordem e a harmonia universal; 

a alma racional; a subordinação ao dever e harmonia individual. Portanto, a prática das virtudes 

leva à harmonia individual e social entre os membros da comunidade e faz com que o Homem 

assemelhe-se ao divino. Neste sentido, a partir da alma, o Homem adquire o prazer de 

subordinação ao dever; à temperança e enquanto praticante da virtude autodomina-se e 

estabelece a harmonia consigo próprio. Neste âmbito, o prazer não é sobre as inclinações, mas 

sobre à prática do bem como finalidade das acções humanas à felicidade. 

Diferentemente do seu mestre Platão, que defende sobre o conhecimento sensível e 

conhecimento inteligível, Aristóteles adopta nas suas abordagens, uma ética teleológica 

eudaimonista, baseada na felicidade, no bem supremo como o fim último das acções humanas. 



                                                                                                                             
 REH- REVISTA EDUCAÇÃO E HUMANIDADES        e-ISSN 2675-410X  

 

 

833 
 

O Homem, enquanto um ser complexo, pelo facto de sempre preocupar-se em vários e 

diferentes tipos de prazeres e de bens mundanos como a saúde, a amizade, a riqueza, os prazeres 

ou poder, alguns bens, sendo melhores que outros, deve preocupar-se pelo bem supremo, 

praticando a virtude. Os outros bens devem surgir como consequência do agir de acordo com o 

bem. Para além de haver pequena diferença entre a abordagem ética de Aristóteles e de Platão, 

as duas éticas tratam da teleologia das acções humanas em vista a um bem supremo que é 

possível a partir da realização de acções moderadas ou virtuosas necessárias para um agir 

individual e colectivo de modo a tornar a comunidade lugar de realização de todos. 

4. A pólis, lugar de concretização humana 

Encontramos em Bittar trata que Aristóteles, para além de abordar sobre a ética, também 

dedicou-se sobre a vida política. Na política, Aristóteles teve influências de Sócrates e de 

Platão, seus mestres. O seu conhecimento sobre a política, enfatizou-se no século IV a.C., no 

declínio cultural e económico da Grécia que rendia-se ao poder bélico da Macedónica, de 

Alexandre, o Grande. Em que se enfatiza que o Homem, sendo um ser racional, deve ter a 

capacidade de auto-suficiência ou auto-governação e auto-abastecimento. Estas características 

devem ser alcançadas, respeitando a complexidade dos membros pertencentes à cidade-estado, 

em que cada um faz parte como membro de família e dela tem referência. 

A família constitui a primeira comunidade que o Homem forma e dela é parte integrante, 

pois a sua formação ilustra o aperfeiçoamento da aldeia e por conseguinte do Estado. Ao 

exemplo da família numa casa, a pólis deve ser formada com objectivo para os Homens 

proverem-se, reciprocamente, o que for necessário para suprir suas necessidades, para o seu 

bem-estar, auto-suficiência em vista à felicidade como fim. É deste modo que diz-se, a pólis 

existe por natureza, do mesmo modo que o Homem é um ser político por natureza. Por isso que 

é próprio do Homem agregar-se na comunidade para a sua realização política e ética porque é, 

desde aos ancestrais, que é na comunidade onde concretiza-se o fim idealizado do Homem. 

 
Há um instinto natural no homem para a gregariedade, algo que pulsa para que 
esteja ao lado do semelhante [...]. A ideia da politicidade por natureza dá-se 
dentro da ideia de um desenvolvimento natural, gradual e progressivo das 
comunidades, da rusticidade e da barbarie, à civilização e ao alcance do 



                                                                                                                             
 REH- REVISTA EDUCAÇÃO E HUMANIDADES        e-ISSN 2675-410X  

 

 
verdadeiro locus, tudo para a realização ética humana e a concreção da 
felicidade (eudaimonía) humana (BITTAR, 2002, p. 71). 

 

Viver com o outro é algo natural. Deste modo, quem não faz parte da comunidade como 

organização social, ou é um ser inferior, ou superior ao Homem. Mas, quem contrariar o 

convívio social, enquanto Homem racional, corrompe quem está a governar, tornando-o, 

também, corrupto, um sem comunidade, sem leis, um amante de guerra, um perdido da 

comunidade. Portanto, o Homem é o único ser que possui a palavra que, dela, faz com que, não 

apenas exprima a dor, o prazer, mas usá-la para manifestar o que ele é e o que não é, o que deve 

ser e o que não deve ser; o bem e o mal. Isto torna o Homem diferente dos outros animais e fá-

lo alcançar aquilo que é melhor, a felicidade. Ser membro da comunidade ou cidadão da pólis 

é ser activo de forma constante, exercendo funções incumbidas pela comunidade e para a 

comunidade e não para auto servir-se.  

Na abordagem de Bittar, a política e a ética devem andar juntas porque ambas 

preocupam-se pelo bem. Enquanto a política dedica-se ao bem colectivo da comunidade, a ética 

empenha-se ao bem individual de cada membro da comunidade. “[...]. A preocupação da 

filosofia, enquanto capacitada para a dialéctica do espírito, é a de fornecer parâmetros para a 

boa actuação, seja do legislador, seja do homem de estado. A filosofia perfecciona o sistema de 

ideias em torno da constituição Política e permite o estabelecimento de novas dimensões para 

a coisa pública [...]” (BETTAR, 2002, p. 74). Falar sobre o conceito de cidadão na pólis conduz, 

necessariamente, ao conceito de virtude cívica. Não se pode falar da boa actuação, enquanto na 

cidade existirem Homens excluídos, como escravos, mulheres e crianças, considerados 

inferiores em relação a outros. Em que a sua relação com os senhores ou “superiores” é de 

serventia e de violência ou de utilidade. Esta forma de convivência ilustra que não se pauta 

pelas virtudes sugeridas em Platão e em Aristóteles, principalmente a virtude de justiça, que 

quando violada, violam-se consequentemente as restantes, como, por exemplo, a moderação 

sugerida na ética de Aristóteles. O bom conviver entre os membros da comunidade deve estar 

reflectido na Constituição de um povo. A Constituição marca o início de regulamentação de 

congregar-se político. Na Constituição emanam a autoridade e a soberania do governo e este 

varia conforme a sua formação política, como acontece na democracia, em que o soberano é o 



                                                                                                                             
 REH- REVISTA EDUCAÇÃO E HUMANIDADES        e-ISSN 2675-410X  

 

 

835 
 

povo; na oligarquia, alguns poucos. Nestas governações é comum que a Constituição sirva de 

guia para satisfazer as necessidades comuns como fim último.  

Bittar destaca que em Aristóteles existem formas retas e corruptas de governação. As 

formas retas de governação são: a monarquia que é governação unipessoal, que atende as 

necessidades gerais da comunidade. A aristocracia, é uma governação de poucas pessoas, na 

qual propõe-se oferecer o melhor aos cidadãos. A república, é uma governação de muitos, 

preocupada em atender o bem comum da comunidade. Se juntar-se a politeia e a república, 

constituiria a melhor forma de governação e em comum partilhariam três valores básicos: a 

liberdade, a riqueza e a virtude. As formas corruptas de governo são: a tirania que é uma forma 

corrupta da monarquia, da oligarquia, da aristocracia, da democracia, da república. Estas formas 

de governação não estão voltadas para o bem comum da comunidade, mas de todas as formas 

de governação, a república é a governação considerada ideal, porque se preocupa em agrupar 

várias virtudes para uma vida melhor em comunidade, com finalidade para alcançar a vida 

perfeita e auto-suficiente. O verdadeiro regime de governação consiste em depositar a soberania 

na lei e não no Homem, por este estar sujeito a paixões que podem corromper o seu agir.  

 
Nem democracia nem oligarquia parecem corresponder ao ideal de suprema felicidade 
da cidade-estado. Nem tirania nem aristocracia parecem atender aos requisitos, mas um 
regime que seja o tempero de várias virtudes dispersas nos citados regimes. Essa 
preocupação deve-se ao fato de que a comunidade política não é uma associação 
acidental de pessoas, e muito menos uma associação para a sobrevivência, mas para a 
vida melhor, para a eudaimonía, o que só se faz com a acentuação do cultivo da virtude 
em comunidade [...] (BITTER, 2002, p. 80). 

 

Em Bittar, para uma boa governação, deve haver uma constituição que vise o bem da 

comunidade e que deve consistir em três elementos essenciais: i) um que delibera sobre assuntos 

da pólis; ii) um que se dedica das magistraturas; e iii) um que cuida da administração da justiça. 

A cidade-estado será feliz se seguir este modelo e se optar pela prudência e moderação como 

meio-termo da ação humana. A melhor constituição e o melhor regime de governação 

considera-se pelo género de vida que todos os envolvidos atingem e pelo quem governa. Por 

isso, a república é vista como a melhor governação por cingir-se no princípio de meio-termo e, 

consequentemente, faz com que as pessoas sintam-se livres e capazes para praticarem a virtude 

do meio-termo, como consequência do bem desejado por todos.  



                                                                                                                             
 REH- REVISTA EDUCAÇÃO E HUMANIDADES        e-ISSN 2675-410X  

 

 

5. A vida moderada  

   A vida em comunidade requer que seja equilibrada por todos os membros da 

comunidade. Mas, a realidade denota o contrário, como, por exemplo, “em todos os países se 

encontram três espécies de homens: uns muito ricos, outros muito pobres e outros que estão no 

meio, entre estes dois extremos. É uma verdade reconhecida que o meio-termo é bom em tudo 

[...]” (ARISTÓTELES, 2021, p. 198). A vida desequilibrada em termos de riqueza pode estar a 

revelar a falta de moderação política e ética. Portanto, ter uma vida moderada é estar conforme 

a razão e a vida extrema por defeito ou por excesso é agir contra a razão. Enquanto os que agem 

por excesso não seguem regras, por isso, tornam-se desobedientes, arrogantes e facilmente 

corrompem; também os que estão por defeito, são miseráveis e são arrastados pelos ricos, 

apenas sabem obedecê-los, servindo-os. Neste sentido, o Estado passa a não ter cidadãos livres 

porque ambos estão nos extremos. O ideal é que o Estado seja constituído por membros iguais 

e semelhantes que só se encontram no meio-termo. Os membros do meio-termo mantêm maior 

segurança, não são invejosos nem déspotas. O ideal para a felicidade dos membros do Estado é 

ter fortunas pequenas, mas suficientes a todos.  

 

A comunidade que tem membros com vida mediana é melhor e única isenta de tumultos. 

Quando acontecem guerras entre os pobres e os ricos, os que vencem não aceitam comunicação 

com os vencidos porque a governação é vista como um prémio da vitória. Os pobres quando 

vencem preocupam-se em formar um governo democrático e quando os ricos vencem formam 

uma oligarquia e dedicam-se ao serviço de suas necessidades particulares e não do Estado ou 

de todos. Estas formas de governação trazem conflitos e desordem à pólis. Por isso, na formação 

de Estados, torna-se melhor se forem consideradas as quantidades de qualidades das pessoas 

que constituem a classe média porque, assim, estabelece-se uma vida equilibrada entre os 

membros da comunidade.  

Qualquer pessoa que formar um governo deve, para além de realizá-lo, conseguir a 

permanência da sua obra, recorrendo o justo meio. Se se pode corromper e dissolver os Estados, 

também pode-se fazer o seu contrário, conservando-o, agindo a favor das leis e dos costumes 

para o bem-estar da comunidade, longe da corrupção. Porque, “[...] a corrupção introduz-se 

imperceptivelmente; acontece com ela o mesmo que ocorre com as pequenas despesas, que, 



                                                                                                                             
 REH- REVISTA EDUCAÇÃO E HUMANIDADES        e-ISSN 2675-410X  

 

 

837 
 

repetidas, gastam o património duma família. Só se sente o mal quando já está feito [...]” 

(ARISTÓTELES, 2021, p. 242). As características da pólis podem assemelham-se com às de 

uma casa. Por isso, é fundamental estar vigilante para impedir os abusos e a corrupção de modo 

que não sejam introduzidos no seio da pólis. A vigilância deve ser responsabilidade de todos os 

membros da comunidade, de formas que todos sintam-se envolvidos como parte integrante no 

controle das pequenas formas de corrupção para que logo detectadas sejam sanadas. 

 

Podem existir várias formas de introduzir a corrupção na comunidade, por meio dos 

ricos da comunidade ou a partir dos sectores sustentadores da pólis. Por isso, é sempre prudente 

manter-se distante de qualquer mal que pode afectar a comunidade. Mas, “as boas instituições 

conservam-se não somente pelo afastamento do que as pode corromper, mas algumas vezes 

também pela suposição dum perigo próximo. O temor obriga a ter em maior atenção a segurança 

do Estado [...]” (ARISTÓTELES, 2021, p. 245). Esta forma de autotestar-se pode ajudar a 

avaliar o nível de responsabilidade de cada um em defesa do que é mais importante para todos. 

Por isso, aproximar-se de tempos a tempos aos perigos é outra forma de fazer com que os 

cidadãos estejam, sempre em alerta, porque o medo é também, uma das formas de combater os 

males que, por ventura, podem destruir o que é precioso. Também, é necessário estabelecer leis 

que possam ser conhecidas por todos da comunidade porque elas marcam o limite da liberdade 

de cada membro. 

A preocupação da ética é saber o que os Homens devem fazer para poderem agir de 

acordo com o meio-termo. Por exemplo, em Adela e Martínez, ao tratarem sobre as teorias 

éticas, estas não respondem de imediato sobre o que os Homens devem fazer? Mas respondem 

à pergunta sobre porque existe a moral? Qual o motivo da sua existência? Se é necessário 

recorrer uma moral concreta para orientar nossas vidas? A estas perguntas, diferentes teorias 

concorrem para as responder, oferecendo várias visões sobre a moralidade.  

6. O contributo da ética à política 

A ética é necessária para orientar a conduta das pessoas no que concerne o bem e o mal, 

recorrendo às teorias éticas. Portanto, Cortina e Martínez recorrem as várias teorias éticas que 

estabelecem os critérios racionais na distinção entre a verdadeira virtude e a mera e saber os 



                                                                                                                             
 REH- REVISTA EDUCAÇÃO E HUMANIDADES        e-ISSN 2675-410X  

 

 

critérios que podem conduzir a vida em comunidade. Sendo que a verdade sobre o bem habita 

no Homem, portanto chega-se a ela pelo exercício de introspecção e do diálogo. E quem 

conhece o verdadeiro bem não agem mal. Por isso, é necessário educar o cidadão como tarefa 

ética primordial entre os membros da comunidade para que cada um e a comunidade em geral 

possam orientar-se. É deste modo que em Cortina e Martínz, recorrendo Platão, a ética consiste 

no conhecimento para orientar a vida do cidadão e da pólis para alcançarem a felicidade. Em 

que elege-se a virtude da justiça como a mais completa das virtudes que “[...] apresenta-se como 

virtude como que acolhe e harmoniza todo o conjunto da cidade e todos os momentos que 

constituem o indivíduo [...]” (CORTINA; MARTÍNEZ, 2005, p. 56). É deste modo que, o justo 

e o bem são considerados como iguais porque servem para manter a cidade feliz, recorrendo o 

modelo ideal, utópico e a virtude da alma racional que é a sabedoria ou a prudência. Por isso, a 

justiça é a virtude que acolhe todo o cidadão e todas as comunidades para fazerem parte da pólis 

como fundamentais na formação  e harmonia do Estado.  

 

A vida feliz é um bem perfeito porque é buscado por si mesmo, não como meio para 

outra coisa, como “[...] a ância de riqueza e de honras não pode ser a verdadeira felicidade, pois 

tais coisas sempre são desejadas como meios para alcançar a felicidade, e não constituem a 

própria felicidade” (CORTINA; MARTÍNEZ, 2005, p. 58). Por isso, a ética é tida como 

eudaimonia que resulta da prática da virtude em busca da excelência humana, como uma vida 

plena. Portanto, considera-se que o Homem encontra sua autorealização no bem supremo, na 

felicidade que não é alcançado pelos bens materiais, mas pelo bem metafísico possível pela 

prática de acções virtuosas. Esta ideia, também, é defendida pelo epicurismo ao tratar a ética 

hedonista que a felicidade é alcançada a partir do prazer como satisfação. E considera-se que 

existe o prazer e o entendimento no âmbito da reflexão, sendo duas condições que tornam 

possível a verdadeira sabedoria e a autêntica felicidade.  Neste sentido, as acções do Homem 

estão centradas à busca do prazer e o sábio é aquele que reflete sobre quais actividades 

proporcionam maior prazer e menor sofrimento porque pensa-se que a felicidade é concebina 

sem ter dores, mas pelo bem-estar dos indivíduos. 

A vida em comunidade deve ser feita, tendo em vista o bem como fim. As acções 

praticadas por cada membro podem ser boas, mas talvez não por dever. É neste âmbito que 



                                                                                                                             
 REH- REVISTA EDUCAÇÃO E HUMANIDADES        e-ISSN 2675-410X  

 

 

839 
 

Kant alerta que “neste mundo, e até também fora dele, nada é possível pensar que possa ser 

considerado como bom sem limitação a não ser uma só coisa: uma boa vontade [...]” (KANT, 

2007, p. 21). Portanto, as coisas como a coragem, a decisão, a bondade, o autodomínio, a 

capacidade racional, são boas e desejáveis, mas não são boas por si próprias. Elas, também, 

podem ser recorridas à prática de acções más. É deste modo que a boa vontade é considerada a 

única que é boa por si própria, porque ela não é meio para atingir outra coisa, mas é fim em, 

sim, própria. 

A boa vontade é uma qualidade completa, “[...] a utilidade ou a inutilidade nada podem 

acrescentar, ou tirar a este valor. A utilidade seria apenas como que o engaste para essa jóia 

poder ser manejada mais facilmente na circulação corrente ou para atrair sobre ela a atenção 

daqueles que não são ainda bastante conhecedores, [...]” (KANT, 2007, p. 22). Por isso, a ação 

não é boa por ser realizada conforme o dever, mas quando é por dever. É deste modo que a 

capacidade racional deve ser dedicada a prática de acções prazerosas como consequência da 

realização do bem para alcançar a felicidade. Portanto, se o indivíduo for capaz de examinar 

sua actuação até pode horrorizar-se do que a razão é capaz de fazer, pelo facto de recorrer a ela 

à prática do mal. É neste âmbito que Kant propõe a lei universal para que o agir do Homem seja 

de acordo com a lei como dever e as máximas sejam regras que possam actuar, não só em 

conformidade ao dever, mas sobretudo por dever.  

É deste modo que em Kant, o imperativo categórico é um e único que orienta o seguinte, 

“[...] Age apenas segundo uma máxima tal que possas, ao mesmo tempo, querer que ela se torne 

lei universal” (KANT, 2007, p. 59). Este imperativo é uma lei incondicional, porque não 

existem limitações que consistem em bens materiais, mas para quem as suas máximas estão de 

acordo com a lei universal e por ela produzir bons efeitos nas acções humanas, isto faz dela ser 

a única lei necessária. Neste âmbito, o imperativo categórico tem um valor objectivo, enquanto 

as máximas são princípios subjectivos. O imperativo categórico fundamenta-se que o sujeito 

deve agir de modo que a máxima da vontade possa valer também como um princípio universal. 

Portanto, o imperativo universal de Kant é fundamental para orientar o agir dos membros da 

pólis porque quem a partir da lei agir, respeitando a liberdade dos outros, estará a agir segundo 

a razão, a vontade e sobretudo, segundo o dever estabelecido. 



                                                                                                                             
 REH- REVISTA EDUCAÇÃO E HUMANIDADES        e-ISSN 2675-410X  

 

 

Enquanto Kant pauta pelo imperativo categórico, como lei universal que se fundamenta 

no dever, Jonas, propõe o seu imperativo baseado no princípio responsabilidade. Em Jonas, o 

imperativo deve representar um poder que obriga o Homem, capaz de razão, a agir, tendo em 

vista a responsabilidade que cada Homem deve ter no seu agir, pensando sempre na 

possibilidade da existência das gerações vindouras. O imperativo proposto por Jonas e que o 

considera actualizado em relação o de Kant é: “aja de modo que os efeitos da tua ação sejam 

compatíveis com a permanência de uma autêntica vida humana sobre a terra [...]” (JONAS, 

2006, p. 47). Este imperativo parece, ainda, estar no agir individual, por isso não ser muito 

diferente com o de Kant. A diferença com o imperativo de Kant consiste em centrar o seu dever, 

para além de quem age, também abranger ao outro ser, ainda não existente no planeta terra, é 

assim que consiste a sua intersubjectividade, no sentido que o agir deve incluir o futuro da 

humanidade e não, somente, sobre o presente. Não devem ser realizadas acções que venham 

sacrificar a vida das gerações vindouras, mas que a vida em comunidade deve ser baseada numa 

lei que beneficie a todos os seres humanos de hoje e do futuro.  

Em Arendt, por exemplo, destaca-se a ideia da intersubjectividade, ao referir que “a 

política baseia-se no facto da pluralidade humana. [...]. Uma vez que a filosofia e a teologia 

sempre se referiram ao homem, uma vez que todos os seus enunciados seriam correctos se 

existissem apenas um ou dois homens, ou somente homens idênticos, [...]” (ARENDT, 2007, 

p. 83). Este é um traço fundamental que diferencia a política da ética. A ética e a política 

assemelham-se, enquanto ambas preocupantes pelo bem. Mas, divergem pelo fato da política 

ocupar-se pelo bem comum da comunidade, enquanto colectividade e a ética ocupa-se pelo bem 

da pessoa enquanto indivíduo, de forma solo. É deste modo que a ética não descansa enquanto 

um membro da comunidade estiver a passar por necessidades 

A política fundamenta-se a partir de características constitutivas da família, em que os 

membros se acolhem como semelhantes entre eles e ao seu criador, sem diferenciarem-se ou 

sem excluirem-se. Mas, na política, torna-se preocupante quando na colectividade não se 

considera o indivíduo como parte do todo. A ética apela que o indivíduo deve ser considerado 

como um diferente, mas que o seu ser e pensar diferente possa contribuir para a coexistência e 

a manutenção da comunidade. Isto evita que diga-se que “[...] as famílias são fundamentadas 

como refúgios e poderosas fortalezas num mundo inóspito e estranho, no qual queremos 



                                                                                                                             
 REH- REVISTA EDUCAÇÃO E HUMANIDADES        e-ISSN 2675-410X  

 

 

841 
 

introduzir o parentesco [...]” (ARENDT, 2007, p. 84). A forma da política em basear-se nas 

características da família pode incorrer riscos de ser corrupta, porque pode acabar ferindo o 

princípio essencial da pluralidade, priorizando o nepotismo. A política, enquanto considerar o 

indivíduo como um diferente e excluí-lo, em detrimento da prioridade do parente, acaba ferindo 

os direitos iguais dos membros da comunidade.  

É neste âmbito que, em Arendt, a ética não encontra lugar onde a política toma forma 

enquanto violadora dos direitos de igualdade entre os Homens. Porque a política considera que 

no Homem existe alguma coisa de político que pertence a sua essência, mas a ética afirma que 

a política é algo exterior ao Homem ou, em outras palavras, o Homem é apolítico. A política é 

estabelecida sob forma de relações entre os Homens. Também a ética não apoia a concepção 

monoteísta que afirma que o Homem foi criado à semelhança de Deus, por isso, a política 

considerar os outros Homens estranhos a este. Neste sentido, a vida em comunidade seria de 

guerra entre os membros em relação ao Homem considerado criado. Quem seria este Homem 

que se considera a si como o único criado por Deus em detrimento dos outros, os considerados 

não merecedores de liberdade? Portanto, no contexto da ética, numa governação, a liberdade é 

fundamental porque tem a função de justo-meio para a governação.  

7. Condições possíveis para a construção de uma política alicerçada em princípios éticos 

Actualmente, existe uma intolerância sobre o que é a política. É neste âmbito que existe 

o medo perante o perigo que a política possa desaparecer, “[...] em que os preconceitos invadem 

os nossos pensamentos, deitam foram o bebé com água do banho, confundem a política com 

aquilo que visa acabar com a política e apresentam esta mesma catástrofe como se fosse inerente 

a natureza das coisas e por isso inevitável” (ARENDT, 2007, p. 86). Perante este perigo do 

desaparecimento da política fica, também, eminente o desaparecimento da comunidade, que 

pensa-se que pode ser destruída pela política e os meios recorridos por ela. Mas, sendo que o 

Homem é consciente do perigo, a partir da sua capacidade racional, não só preocupa-se em 

praticar o mal, mas também em prever o mal e ser capaz de evitá-lo, realizando o bem para si, 

à sua geração e às gerações futuras, mas tendo a capacidade de prever as consequências que 

podem advir do perigo.  



                                                                                                                             
 REH- REVISTA EDUCAÇÃO E HUMANIDADES        e-ISSN 2675-410X  

 

 

O Homem é considerado um ser estranho, enquanto possuidor de poder para destruir e 

para construir, o que tornando-o escravo e senhor de si próprio. A outra estranheza do Homem 

consiste em saber que, para além de ser destruidor, tem a capacidade de indignar-se perante o 

seu comportamento, de escravizar-se a partir de ordens políticas e da sociedade por ele criadas. 

É necessário que o Estado não faça planos utópicos, mas planos reais, baseados na vivência 

diária, principalmente, a partir das dificuldades passadas pelos membros da comunidade. 

Porque, “[...] se, no entanto, entendermos que a política significa um domínio global em que as 

pessoas aparecem fundamentalmente activas concedendo aos assuntos humanos uma 

permanência que eles de outro modo não têm, então uma tal esperança não é minimamente 

utópica [...]” (ARENDT, 2007, p. 86). Para que as pessoas da comunidade não sejam excluídas 

no exercício político para a coexistência e a manutenção da comunidade, é necessário que as 

políticas sejam aptas para uma administração transparente e de respeito aos direitos iguais das 

coisas da comunidade. Porque se não houver transparência, os governantes continuarão na 

“liberdade” de manter-se no poder e de assumirem-se como os únicos merecedores do bem. 

A falta de limites sobre as acções violentas praticadas pelo Homem de hoje, que 

autoconsidera-se natural e por isso, o único possuidor de liberdades e de poderes que depois 

resultam em efeitos negativos, não só para o extermínio de um povo inteiro e da sua constituição 

política que contem a intenção de ser imortais, por um lado. Por outro, a violência não apenas 

das coisas produzidas e destruídas por meio da força, mas o que está por detrás do que um povo 

produziu por meio da sua força natural. Esta realidade histórica e política não pode ser 

reconstruída porque ela não é apenas um produto, mas um resultado de uma ação colectiva e de 

um discurso, criados por relações humanas dos membros da comunidade.        

O repúdio sobre o Homem autoconsiderar-se o fim último do bem é também discutido 

em Tempels ao afirmar que “o homem não é a norma última do seu acto. Ele não encontra em 

si a justificação última das suas acções e omissões. Transcendendo o livre-arbítrio do homem, 

existe uma força superior, que sabe, aprecia e julga o acto humano” (TEMPELS, 2016, p. 95). 

Portanto, a decisão e a ação que o Homem deve realizar não devem depender da liberdade 

particular, mas do poder transcendental de quem provem para agir bem como forma de o 

justificar. Acredita-se que existe algo superior ao próprio Homem que tem o poder de julgar o 

Homem que tem o poder destruidor. Sobre o que o Homem deve ou não decidir, depende desse 



                                                                                                                             
 REH- REVISTA EDUCAÇÃO E HUMANIDADES        e-ISSN 2675-410X  

 

 

843 
 

ser superior. Por isso, pensa-se que não se pode atribuir ao Homem a medida última das suas 

acções. Portanto, tudo o que é feito para determinar as acções deve ser na base da consciência, 

e isso liga o Homem à ética e política. 

Existem correntes que aprisionam o Homem que são os males que hoje são vivenciados 

como resposta das más acções do Homem. Portanto, é necessário revisitar alguns valores para 

que sejam ultrapassados esses males contra a responsabilidade do Homem. O reconhecimento 

dos males, a necessidade de melhorar o carácter e o estar preparado para viver os valores 

culturais humanos, é fundamental. “[...] quando esses valores revisitados, revitalizados e 

incorporados nas nossas sociedades modernas e hiperindustrializadas é possível que algumas 

das preocupações acima referidas se dissipem de imediato” (TEEFO, 2016, p. 195). Neste 

âmbito, é necessário que todos os Homens possam seguir um modo de vida em vista ao bem, 

de modo a não violarem os princípios do supremo bem para que a moral, não esteja na 

decadência. 

O poder contra o outro verifica-se, com maior índice, nos dias de hoje, em muitos 

Estados pós-coloniais em que os governantes perdem a legitimidade de governação, o que faz 

piorar, cada vez mais, o nível de esperança no alcance de vida boa. “[...]. Na maior parte dos 

casos, as aspirações propriamente ideológicas ou estritamente políticas só são inteligíveis à luz 

destas lutas [...]” (MBEMBE, 2013, p. 224). Neste sentido, as ideologias e a política acabam 

sendo centradas nas questões de libertar-se da penúria material como prioridade. Nestas 

comunidades, as relações familiares constituem a base fundamental para a continuidade 

existencial que servem de alicerce e segurança social dos seus membros. Mas, uma das saídas 

da situação de miséria das comunidades pode ser a criação de mais empregos remuneráveis 

pelo Estado. E em casos de verificar-se situações de corrupção, a essas pessoas que sejam 

aplicadas sansões severas pelos males praticados.  

De acordo com Morin, agir ético “[...] é ter a coragem, a força e a vontade de realizar o 

seu dever. Problema ético surge quando dois deveres antagónicos se impõem” (MORIN, 2005, 

p. 47). Neste âmbito, a ética surge a partir dum dilema e não dum problema simples. Portanto, 

existe um dilema entre o dever político e o dever ético que surge da relação entre o bem 

individual e colectivo. A relação entre eles não é de substituição, mas de complementaridade, 

na concorrência e no antagonismo. Portanto, estabelece-se uma distinção e uma vinculação 



                                                                                                                             
 REH- REVISTA EDUCAÇÃO E HUMANIDADES        e-ISSN 2675-410X  

 

 

entre política e ética. A vinculação ocorre quando o ato moral não é separado das circunstâncias 

do mundo, mesmo que o indivíduo tenha a consciência do bem e do dever. Mas, enquanto não 

agir em cumprimento do dever, ocorre uma lacuna entre intenção e ação. É na ação que a 

intenção pode concretizar-se, mas o indivíduo deve recorrer à teoria da ecologia da ação que 

indica que a ação pode ou não escapar da vontade do seu autor no jogo de inter-retroação, por 

um lado. Por outro, existe uma necessidade de quem age para estabelecer limite nas previsões 

das acções, porque a ética não deve ser pensada de forma linear, na ordem dos acontecimentos, 

mas deve-se considerar as incertezas, os problemas, os antagonismos e as pluralidades porque 

a ética é complexa, assim como é complexo o ser humano.  

Mesmo que sejam conceitos concorrentes e antagónicos, “não se pode separar nem 

confundir ética e política. As grandes finalidades éticas exigem, com frequência, uma política, 

e a política exigem um mínimo de meios e de finalidades éticas, sem por isso se reduzir à ética” 

(MORIN, 2005, p. 80). É deste modo que ética e política, complementam-se no que concerne 

ao dever humano. A complementaridade entre elas é no âmbito dialógico porque enquanto a 

actuação da política torna-se complexa, a ética é seu complemento no apelo sobre a liberdade 

e os direitos que os indivíduos necessitam, porque quanto mais o bem político faltar, mais 

necessário torna-se para quem não o tem.  

Perante a actuação complexa da política é necessária “[...] a ecologia da ação, que 

mostra que toda ação escapa ao seu autor ao entrar no jogo complexo das inter-retroações 

sociais, estabelece um princípio de imprevisibilidade dos resultados da ação, inclusive nas 

perspectivas evolutivas previsíveis [...]” (MORIN, 2005, p. 81). Agir assim, é fazer com que a 

política continue o seu objectivo fundamental, que é o bem colectivo, de modo a prever as 

consequências da ação. A não previsão da ação compromete o agir político do tempo presente 

e do futuro. Isto pode denota-se a partir do antagonismo dos conceitos de ética e política que 

consiste numa luta que em vez de priorizar a complementaridade e, quando sacrifica-se o 

essencial pelo que é urgente esquece-se da urgência do essencial, o que pode gerar outras 

contradições como a não distinção entre o bem colectivo e o bem individual. 

 

Existe outra contradição ético-política que reside entre a ética da convicção e a ética da 

responsabilidade que consiste na oposição entre as teorias. É uma contradição que quando 



                                                                                                                             
 REH- REVISTA EDUCAÇÃO E HUMANIDADES        e-ISSN 2675-410X  

 

 

845 
 

juntas, completam a autenticidade do Homem. Porque a responsabilidade sem a convicção das 

suas acções, as acções da responsabilidade tornam-se, apenas, acções interesseiras, egoístas ou 

utilitaristas, consequentemente irresponsáveis. Assim também, a convicção sem a 

responsabilidade torna-se incapaz de realizar suas acções. O objectivo da ética não é ter uma 

sociedade perfeita, mas “[...] a “boa sociedade” só pode ser uma sociedade complexa que 

abraçaria a diversidade, não eliminaria os antagonismos e as dificuldades de viver, e que 

comportaria mais religação, compreensão, consciência, solidariedade, responsabilidade [...]” 

(MORIN, 2005, 87). Portanto, espera-se uma sociedade que se preocupe mais por reunir 

características do bem. Por isso, a complexidade na diversidade é fundamental, porque é da 

complexidade que surge o diferente que agrega mais valor para a vida em comunidade. A 

finalidade éticopolítica complexa constitui-se pela tríade liberdade, igualdade e fraternidade. 

A ética não tem somente a função para dar orientação ao Homem ou a sociedade em 

geral para um agir correto, mas também debater sobre a sua actuação aos tempos de hoje. 

Portanto, o diferente é todo aquele que não é igual à ninguém, mas é tudo aquilo que o outro 

pensa e que não é a mesma coisa que foi pensada por nós. Portanto, enquanto os diferentes 

estiverem a viver juntos, é necessário que exista um reconhecimento mútuo entre eles para que 

haja um consenso, sobre o pensar diferente, de formas que o agir seja harmónico. Assim, a ética 

tem um papel fundamental para reflectir sobre como os Homens podem fazer o consenso. Sendo 

que, “ética é a reflexão sobre a conduta humana da vida. Entre as questões fundamentais do 

filósofo Immanuel Kant – o que posso saber? O que devo fazer? O que tenho direito de esperar? 

-, a segunda ocupa o núcleo central [...]” (HUBER, 2016, p. 12). A resposta à segunda pergunta 

está, directamente, ligada à primeira e à terceira perguntas porque não se deve apenas 

fundamentar-se nas condições transcendentais do agir humano e dos efeitos que surgem das 

acções, mas deve-se incluir as causas que motivam a realização da ação que entre elas podem 

ser a convicção e a expectativa que o ser humano tem por alcançar a partir da sua ação, por um 

lado. Por outro, por tratar-se da ética, a segunda questão destaca-se mais em relação às outras 

porque a resposta a ser dada não é imediata, depende do instinto do agir humano segundo as 

possibilidades de liberdade humana. 

A liberdade humana está, inteiramente, ligada à limites com que o Homem se depara de 

acordo com as circunstâncias. Deste modo, o agir humano tem sido segundo a essas limitações 



                                                                                                                             
 REH- REVISTA EDUCAÇÃO E HUMANIDADES        e-ISSN 2675-410X  

 

 

que a liberdade humana se depara. Quer dizer, não existe uma liberdade absoluta, mas 

condicionada pelas circunstâncias da vida e em respeito às liberdades dos outros. Deste modo, 

a preocupação da ética é sobre a possibilidade de uma vida no mundo, tendo em vista a liberdade 

do agir humano. Portanto, pode-se pensar que a liberdade é, em vista, as garantias sobre os 

direitos que o Homem deve ter e a protecção contra os perigos que devem ser prevenidos pelo 

Estado. “[...]. A isso vem, então, ligada a ideia de que é livre quem faz e deixa de fazer o que 

quer. E, por fim, considera-se livre a pessoa que busca o sucesso na vida de forma activa, 

enfrentando os riscos correspondentes e responsabilizando-se pelas possíveis consequências” 

(HUBER, 2016, p. 13). Esta é uma perspectiva utilitarista de liberdade, no sentido que cada um 

age para o bem próprio, aproveitando ao máximo o que dá vantagens. Esta liberdade é 

excludente, egocêntrica. Ter proveito de algo a partir da liberdade deve ser como consequência 

ser livre e não como fim último. Mas, no contexto ético, deve entender-se “[...]. Liberdade como 

‘o sentimento de ser o propulsor de nossa vontade e o sujeito de nossa vida’ [...] não é apenas 

uma reivindicação do indivíduo em vista de sua própria vida; é igualmente um parâmetro para 

o trato com os outros. A liberdade é individual, mas não egocêntrica” (HUBER, 2016, p. 13). 

Neste âmbito, a ética trata da reflexão sobre o comportamento humano que deve ser segundo o 

respeito da sua liberdade e a dos outros porque a sua autodeterminação deve estar ligada à 

valorização do bem-estar ou da vida boa de todos. Ser livre, é ser responsável da vontade e do 

que nós somos na nossa vida, porque ser livre é expressar de forma individual, o sentimento e 

a necessidade de todos os membros que fazem parte da mesma comunidade. Deste modo, a 

liberdade está ligada à responsabilidade a partir do dever de reconhecimento das liberdades dos 

outros, como um direito de todos os indivíduos, porque a liberdade não é apenas de um 

indivíduo ou de poucos, mas de todos os membros da comunidade.   

É neste sentido que diz-se em Mazula “[...] considerar o uno sem o múltiplo e este sem 

aquele é atrofiar o Órgão e fica sem sentido a sua existência e a sua identidade como Órgão de 

soberania [...]” (MAZULA, 2023, p. 2). Com esta ideia, quer referir-se que a política é um 

termo complexo que significa algo que se faz em conjunto. Portanto, uma comunidade não deve 

existir sem a complexidade do uno e do múltiplo, ao mesmo tempo. Neste âmbito, a política, 

assim como a ética, devem, necessariamente, ser caracterizadas por pessoas diferentes e, 

complexas nos seus juízos e actuações. Isto permite esclarecer ao Homem que a vida humana, 



                                                                                                                             
 REH- REVISTA EDUCAÇÃO E HUMANIDADES        e-ISSN 2675-410X  

 

 

847 
 

assim como a realidade social, não é linear como se pode pensar, mas a vida complexa é o meio-

termo para o agir da comunidade.  

Conclusão   

Diante do tema exposto acima, a ética, é relevante porque procura reflectir os princípios, 

as normas, os valores que determinam a moralidade do agir humano, de forma individual. A 

ética dedica-se, também, a reflectir sobre os princípios da política que orientam um agir 

moderado dos membros da comunidade, em vista a um bem colectivo que é a felicidade.  

A prática do bem deve ser caracterizada pelas acções virtuosas que devem resultar do 

agir habitual do Homem racional. A moralidade apenas deve ser exigida à quem é racional por 

este possuir a capacidade de distinguir o justo do injusto, o bem do mal. Portanto, o bem é a 

questão fundamental que move a ação humana por ser um fim em si próprio e não como meio. 

Assim, a virtude é necessária porque estabelece um equilíbrio entre o excesso e o defeito do 

agir político. 

A cidade-estado tudo deve fazer com finalidade ao bem colectivo das comunidades que 

deve ser garantido pelos governantes para que as comunidades sejam auto-suficientes. A 

complexidade dos membros da comunidade torna a comunidade e cada membro perfeitos. 

Viver com os outros é fundamental porque cada indivíduo sente-se acolhido e pertencente à 

sociedade e à natureza humana. 

A contemplação, não só, deve ser a actividade da Filosofia ou da Ética, mas também 

deve ser da política, de modo a nortear o seu pensar e agir. Assim, o pensar e o agir tornam-se 

actividades virtuosas, dedicadas ao bem de todos. Só assim que a virtude pode ser uma ordem, 

harmonia e moderação para e entre os Homens. Mas, também, a virtude deve ser entendida 

como a purificação para quem tenha agido contra a comunidade. Neste sentido, o prazer será 

entendido enquanto realização de acções boas como fim último do Homem e não como 

satisfação dos prazeres carnais.  

Pertencer à comunidade faz com que o Homem seja autosuficiente, no provimento de 

suas necessidades, porque é com a complexidade humana que pode torna-se perfeito enquanto 

um ser que necessita do outro para a sua completude. É deste modo que também a política 

torna-se complementar à ética e está à política porque ambas preocupam-se com o bem humano, 



                                                                                                                             
 REH- REVISTA EDUCAÇÃO E HUMANIDADES        e-ISSN 2675-410X  

 

 

colectivo e individual, respectivamente. Assim, a função da ética na política é de alertar quando 

trata-se de momentos que a política descalona-se para que possa reflectir sobre o agir moderado. 

Quem contrariar esta ordem complexa da comunidade torna-se corrupto, por isso que o agir 

moderado servirá de purificação dos seus actos. 

A política e a ética são inseparáveis porque ambas actuam em benefício ao Homem, seja 

como comunidade ou indivíduo. A complementaridade entre elas torna a actuação da 

comunidade e do indivíduo moderados. E por fim, a ideia central deste estudo é que a 

importância da ética no agir político consiste na moderação de pensamento e do agir humano. 

 

Bibliografia  

ARENDT, Hannah. A Promessa da Política. Trad. Miguel Serras Pereira. Lisboa, Relógio 

D´Água Editores, 2007. 

ARISTÓTELE. Tratado da Política. Forte da Casa, Químera Editora, 2021. 

BITTAR, Eduardo C. B. Doutrinas e Filosofias Políticas. Contribuições para a história das 

ciências políticas. 1. ed. São Paulo, Atlas, 2002. 

CORTINA, Adela e MARTÍNEZ, Emílio. Ética. Trad. Silva Cobucci Leite. 5. ed. São Paulo, 

Loyola Jesuítas, 2005. 

HUMBER, Wolfgang. Ética: Questões fundamentais sobre a nossa vida do nascimento à 

morte. Trad. Enio Paulo Giachini. São Paulo, Edições Loyola, 2016. 

JONAS, Hans. O Princípio Responsabilidade. Ensaio de uma ética para a civilização 

tecnológica. Trad. Marijane Lisboa & Luiz Barros Montez. Rio de Janeiro, Editora PUC, 2006. 

KANT, Immanuel. Crítica da Razão Prática. Trad. Valério Rohdon. São Paulo, Martins 

Fontes, 2002. 

MAZULA, Brazão. Ética parlamentar: ética complexa. Maputo, Abril de 2023. Mimeo. 

MBEMBE, Achille. África Insubmissa: cristianismo, poder e Estado na sociedade pós-

colonial. Trad. Narrativa traçada. Portugal. Edições Pedago, 2013. 

MORIN, Edgar. O Método 6. Ética. Trad. Juremir Machado da Silva. 2. ed. Porto Alegre, 

Sulina, 2005. 



                                                                                                                             
 REH- REVISTA EDUCAÇÃO E HUMANIDADES        e-ISSN 2675-410X  

 

 

849 
 

TEEFO, Lesiba. “Renovação moral e experiência(s) africa(s)”. In: MAKGOBA, Malegapuri 

William (org.). Renascença Africana: a nova luta. Trad. Narrativa traçada. 1. ed. 

Ramada/Portugal, Edições Pedagogo, 2016.  

TEMPELS, R. P. Placide. A Filosofia Africana. Trad. Amélia A. Mingas e Zavoni Ntondo. 1. 

ed. Luanda, Edições Kuinula, 2016. 

 VALLE, Álvaro L. M. O Que é Ética?  9. ed. São Paulo, Brasiliense, 2004   

 

. 

 
 
 
 

Recebido em: 30 de setembro de 2025. 

  Aprovado em: 18 de dezembro de 2025. 

Publicado em: 01 de janeiro de 2026. 

Autoria: 
 
Nazarete Justino Raice Autor 
Mestre em Filosofia, Universidade Pedagógica (UP). Doutoranda no Programa de Pós-
Graduação em Filosofia na Universidade Eduardo Mondlane (UEM).  
E-mail: njraice@gmail.com.  
Moçambique. 

 
 

 

mailto:njraice@gmail.com

