
  

 

24 

EDUCAmazônia, Humaitá - Amazonas, Volume XIX, nº 1, jan-jul. 2026, p. 24-41. 

 

 

A AYAHUASCA NA LITERATURA, UMA PEQUENA 

HISTORIOGRAFIA 

 

THE AYAHUASCA IN LITERATURE, A SMALL 

HISTORIOGRAPHY 
 

Eunice Coelho da Conceição 1 

Clarides Henrich de Barba 2 
 

 
 

 

 

 
1 Mestranda em Estudos Literários pela UNIR. E-mail: eunicecoelhoxama@gmail.com. Brasil. ORCID iD:  

https://orcid.org/0009-0008-0340-5835 
2 Doutor em Educação Escolar pela UNESP. Professor Titular (Departamento Acadêmico de Filosofia) da UNIR. E-

mail: clarides@unir.br. Brasil. ORCID iD: https://orcid.org/0000-0002-2950-9033 
 

Resumo: Apresenta-se, no presente estudo, uma proposta de uma historiografia da literatura 

amazônica em textos cuja produção é objetivada em narrativas, mitos e lendas da floresta 

amazônica, ligadas a ayahuasca, aos povos indígenas e as igrejas que foram fundadas por 

caboclos, imigrantes do nordeste, centro-oeste e sul, que tiveram contato com o chá 

diretamente com as populações indígenas, que já conheciam e faziam uso do caapi, 

ayahuasca ou yagé, há sete séculos a.C., aproximadamente. Desse contato, surgiram às 

igrejas Daime (1930), Barquinha (1945), União do Vegetal (1960), Núcleo da Divina Luz 

(2000), além de outras, e, na esteira, veio a literatura, que é o objeto da pesquisa. Assim, 

procura-se apresentar uma amostragem da literatura que se relaciona ao chá, aos indígenas, 

xamãs e igrejas, seu contexto e uma biografia resumida dos autores e autoras. 

 

 

Palavras-chave: Historiografia Literária. Ayahuasca. Estudos Iniciais.   

 



  

 

25 

3  

 

  

 
  

 

 

Abstract: This study presents a proposal for a historiography of Amazonian 

literature in texts whose production is objectified in narratives, myths, and legends 

of the Amazon rainforest, linked to ayahuasca, indigenous peoples, and churches 

that were founded by caboclos, immigrants from the Northeast, Midwest, and 

South, who had contact with the tea directly with the indigenous populations, who 

already knew and used caapi, ayahuasca or yagé, approximately seven centuries 

BC. From this contact, the Daime (1930), Barquinha (1945), União do Vegetal 

(1960), Núcleo da Divina Luz (2000), among others, churches emerged, and, in 

their wake, came the literature, which is the object of research. Thus, we seek to 

present a sample of the literature that relates to tea, indigenous people, shamans, 

and churches, their context, and a summarized biography of the authors. 

 

 

Keywords:  Literary Historiography. Ayahuasca. Initial Studies. 
 

 

 



  

 

26 

1 INTRODUÇÃO 

O presente trabalho apresenta um panorama da literatura ou textos amazônicos da 

e sobre a floresta amazônica ligada ao chá ayahuasca dos povos originários, assimilado 

por caboclos e seringueiros que mais tarde fundaram igrejas, e adotaram o seu uso em 

contexto religioso contemporâneo. Trata-se, de fato, de obras que foram motivadas pelo 

conhecimento das narrativas indígenas, suas lendas e mitos, e pela história das igrejas, 

pois surgiram no interior da floresta, do contato com os povos indígenas e da adoção da 

bebida sagrada, em suas práticas religiosas. O chá era conhecido, usado e difundido pelos 

povos nativos em toda a pan-Amazônia desde a era pré-colombiana, conforme a mitologia 

dos Desana-Kehiriporã (Kehiri e Parokumu, 1995), a obra de Lamb (1985), que relata a 

sua experiência com o chá no Rio Tocantins (Brasil) e no Peru e a história do xamã 

peruano Córdova-Ríos, a historiografia (Alverga, 1984) e estudos arqueológicos 

(Naranjo, 1986). Porém, no século XIX, no Brasil, vieram as Igrejas fundadas por 

seringueiros e as literaturas sobre o chá.  

Como problemática, pode-se afirmar que essa literatura não se vincula a uma 

periodização, gênero, ou forma, porém, contribui para o conhecimento das narrativas 

amazônicas tradicionais, iniciada com os indígenas e continuada pelas igrejas, caboclos 

e populações tradicionais, e, por fim, tais narrativas evoluíram da base oral para o domínio 

da cultura letrada e da pesquisa especializada. 

Procuramos fazer um levantamento dessa literatura em disposição cronológica e 

apresentar alguns dos seus traços, visando dar uma contribuição com a formação de um 

acervo ou eventual “cânone” literário destes textos e com a subversão do filtro cultural 

definido como “eugenia literária”, por Silva-Reis & Volker (2024), que privilegia 

determinados autores e obras, excluindo outros, e, considerando que tal acervo surge na 

“explosão de criação literária” em narrativas orais e de viagens dos primeiros lugares “a 

fazer um percurso histórico da produção literária na e sobre a Amazônia”, e por ser uma 

literatura excluída do debate e da crítica literária.  

Para alcançarmos o objetivo, o trabalho será desenvolvido em partes, onde 

primeiro será analisado, em apertada síntese, os mitos e a fundação das igrejas, e, por fim, 

apresentado a literatura e seus traços.  

 

 



  

 

27 

2 MATERIAL E MÉTODOS 

2.1 REFERENCIAL TEÓRICO 

O estudo está ancorado na Historiografia Literária e na Historiografia da 

Literatura Amazônica. O referencial teórico mobiliza a discussão sobre a origem ancestral 

da ayahuasca e o fenômeno da sua "reinvenção" no contexto contemporâneo das religiões. 

Os conceitos e autores fundamentais utilizados no artigo incluem a Eugenia 

Literária: definido por Silva-Reis & Volker (2024), utilizado para descrever o filtro 

cultural que privilegia determinados autores e obras, excluindo outros. 

A Ayahuasca e Antiguidade está voltada ao uso e difusão do chá por povos nativos 

em toda a pan-Amazônia desde a era pré-colombiana é referenciado na mitologia dos 

Desana-Kehiriporã e em estudos arqueológicos (Naranjo, 1986), que dataram copos 

especiais para ingestão da bebida entre 400 a.C. e 700 a.C.. 

Por sua vez, o mito Fundador e Reinvenção envolve o conceito de reinvenção do 

uso da ayahuasca é introduzido por Labate (2004). O artigo adota a ideia de que a 

fundação das igrejas são mitos fundadores. A discussão sobre o "mito" também engloba 

os sentidos dados ao chá por cada grupo em comparação com o sentido originário 

indígena, bem como a reivindicação da "legitimidade espiritual da origem ou da conexão 

com a origem" de cada grupo (Labate, 2004).  

Em relação a Literatura da Floresta: O termo é adotado com dois sentidos, 

conforme Sá (2012): para as "literaturas indígenas" constituídas em canções e narrativas 

(sem distinção entre oral e escrita) e, no presente trabalho, também para os textos que 

tratam do líquido indígena, sua prática religioso-cultural, modificada e adaptada pelas 

igrejas. 

Do mesmo modo, o termo Xamanismo caracteriza-se pela figura do xamã 

(adivinho, visionário, sacerdote, curandeiro) como o guardião do universo, educado no 

misticismo de iniciação e no exercício do transe (Reverte, 2004). 

2.2 METODOLOGIA 

O trabalho se propõe a realizar um levantamento da literatura relacionada ao chá, 

aos indígenas, xamãs e igrejas, apresentando seu contexto e uma biografia resumida dos 

autores.  

A metodologia de pesquisa adotada foi a análise exploratória com o objetivo de 

apresentar uma historiografia da literatura amazônica em textos cuja produção é 



  

 

28 

objetivada em narrativas, mitos e lendas da floresta amazônica, ligadas a ayahuasca, aos 

povos indígenas e fundação das igrejas que foram fundadas por caboclos das igrejas 

diante da literatura. Os autores buscam aprofundar a compreensão das narrativas 

amazônicas que evoluíram da base oral para a cultura letrada e a pesquisa especializada. 

3 RESULTADOS 

Dos Indígenas às Igrejas: o chá e o mito fundador.  

Em 1980 foi lançada pelos indígenas Umusi Parokumu e Tõrãmu Kehiri 

(Firmiano Arantes Lana e Luiz Gomes Lana) a coletânea de mitos indígenas Antes o 

Mundo Não Existia sob a orientação da antropóloga Berta G. Ribeiro. Os autores fazem 

parte de uma longa tradição de narradores na qual constitui dezoito povos da região do 

Rio Negro. Eles romperam com a tradição oral ao escrever as narrativas. No mito “das 

origens”, há o relato da criação das últimas coisas, isto é - a luz e a humanidade -, esta, 

pelos Trovões. O relato faz menção que os criadores do mundo fizeram o uso de duas 

bebidas, a “dabucuri das frutas da palmeira miriti”, e a “caapi” (Banisteriosis caapi, 

Ayahuasca, ou Yage), demonstrando, assim, na cosmogonia, que a bebida era conhecida 

e usada mesmo antes da existência da humanidade.   

Dessa forma, as narrativas dos povos nativos, ao atribuir o conhecimento e o 

consumo do chá desde “o gênesis” ou “origens”, e até antes, é consistente com achados 

arqueológicos que confirma que os povos ameríndios distribuídos no continente sul-

americano na região da pan-Amazônia foram, de fato, os primeiros a usar o chá.  

A partir de documentos arqueológicos, Naranjo (1986) localizou copos especiais 

feitos de cerâmica antiga, datada de cerca de 400 a.C. a 700 a.C., os quais eram utilizados 

para ingerir uma bebida sagrada. Após definir a área geográfica da ayahuasca e apontar a 

antiguidade de sua utilização cerimonial, o autor indica que tal recipiente deve ter sido 

utilizado nos cerimoniais religiosos da ayahuasca. 

Por outro lado, conforme resumiu Labate (2004) no título da sua obra A 

Reinvenção do Uso da Ayahuasca nos Centros Urbanos, o chá, seu uso e história, foi 

reinventado pelas igrejas, ou é uma “reinvenção de reinvenção” (Labate, 2004, p. 13). 

Portanto, a fundação dessas “igrejas” ou religiões são mitos fundadores.  

Panorama das igrejas e mitos. 

No século XIX, surgiram as igrejas Santo Daime (1930) e Barquinha (1945), em 

Rio Branco-AC., fundadas pelos maranhenses Raimundo Irineu Serra e Daniel Pereira de 



  

 

29 

Matos; a União do Vegetal (1960), em Porto Velho-RO., pelo baiano José Gabriel da 

Costa; e o Núcleo da Divina Luz Irradiante Sem Limites (2000), em Porto Velho-RO., 

por João Carlos Bespalhok e Eunice Coelho da Conceição, do sul e centro-oeste, 

respectivamente. Estes migrantes fizeram contato com as populações originárias, que 

usava o chá, na fronteira do Brasil, Bolívia e Peru, nos territórios dos atuais Estados do 

Acre e Rondônia, na Amazônia Ocidental, onde as “religiões do chá” mencionadas foram 

fundadas e, neste contexto, vieram novos seguidores, pesquisadores e interessados em 

geral, e, na esteira, a produção dos textos da floresta ligados ao vinho das almas.  

Figura 1 – Cronologia das religiões 

 

Fonte: Eunice Coelho, 2025. 
Embora as religiões modernas do chá sejam chamadas igrejas, temos consciência 

do seu sentido cristão com o significado de “assembleia”, “congregação” ou “grupo”. Não 

há unanimidade, em todos os “grupos” aqui mencionados, a respeito do uso do termo, 

porém, há elementos de “igrejas” em todos, como o uso do termo “sacramento”, para o 

chá; “hinário”, para coletânea de cânticos ou música, entre outros que aparecerão no 

decorrer desse artigo. O nosso objetivo não é aprofundar nas terminologias e 

especificidades de cada religião, mas a relação com o chá e com a literatura. Por outro 

lado, por mito, queremos dizer os sentidos dados ao chá por cada grupo em comparação 

com o sentido originário indígena; mas, também, a reivindicação “da legitimidade 

espiritual da origem ou da conexão com a origem” de cada grupo (Labate, 2004, p. 261)4.     

Para isso, vamos citar dois exemplos de como o chá foi reinventado, com base nas 

narrativas do Daime e do Vegetal, seguindo a literatura e o olhar dos ficcionistas.  

 
4 A autora, por exemplo, em nota de rodapé, esclarece: “A questão que permanece em aberto, por exemplo, é o caso da 

Barquinha, que tem um mito de origem simultaneamente no recebimento de uma missão pessoal de Daniel e na sua 

relação com Irineu”.  



  

 

30 

A respeito do chá, Alverga (1992, p. 9 e 10) afirma, que,  

Nas lendas e mitos de uma boa parte dos povos indígenas da Amazônia 

Ocidental, podemos obter algumas pistas sobre o culto da “liana dos sonhos”. 

Antigos mitos da Criação, em várias tribos culturalmente mais atrasadas que 

os incas, colocam o cipó e a folha no centro de sua cosmogênese; isso indica 

que eles foram também conhecedores do segredo dessa bebida mágica, que nos 

tem dado tanto a chave para elucidação de sua própria origem como as pistas 

para obter uma resposta interior de grande importância para os dias de hoje.  

O problema com o texto acima é a hierarquização cultural que o autor faz entre os 

povos amazônicos ameríndios, distinguindo-os entre “mais adiantados” e “atrasados”, 

ainda mais de um autor que se declara um iniciado no Daime (ver Alverga, 1984, p.198 e 

ss.). 

Sobre o Santo Daime da Colônia 5.000, podemos apresentar a seguinte síntese 

sobre sua fundação:  

Muitos salteadores (de consciência) perambulam pelas estradas e, por isso, 

muitos atalhos novos foram abertos. Um desses atalhos é o culto do Santo 

Daime, escola de autoconhecimento, trabalho espiritual e caridade, herdeira 

das tradições esotéricas cristãs e da força espiritual dos povos pré-

colombianos. 

Flor nascida nas florestas tropicais do estado do Acre, esse conhecimento 

tomou sua forma doutrinária atual através do Mestre Raimundo Irineu Serra.  

[...] 

No final da década de 70 e começo da de 80, um novo fenômeno ocorreu. 

Viajantes, buscadores, jovens mochileiros na rota de Machu-Pichu faziam 

circular entre os “iniciados” a notícia da existência de uma comunidade perto 

de Rio Braco que usava uma misteriosa bebida mágica, de origem inca. 

[...] 

Assim é que foi crescendo e se expandindo, a partir do estado do Acre, 

Amazônia Ocidental brasileira, um fenômeno espiritual dos mais ricos e 

significativos desse final de milênio. Uma doutrina que fundiu seringueiros, 

caboclos amazonenses, povo da beira dos igarapés, com profissionais liberais, 

artistas, chefes de família, donas de casa e muitos jovens das regiões mais 

desenvolvidas do país. Através do Santo Daime e do Padrinho Sebastião, 

sentiram brotar nos seus corações um cristianismo revivificado, ouviram o 

apelo e a chamada espiritual feita pelo Mestre Irineu, reencontraram bem 

diante dos seus olhos a palavra de Deus, sustentada pelos santos, profetas e 

mártires da Verdade, com o projeto de redenção e esperança para o Terceiro 

Milênio. (ALVERGA, 1984, p.10, 11 e 14).  

A respeito da origem ou criação da União do Vegetal, Oliveira (1993, p. 96 e 07) 

faz as suas apresentações: 

A União do Vegetal é um instrumento, guiado pela força superior, de 

transmissão à humanidade dos ensinamentos necessários para conduzir-se na 

vida. Na Oaska estão gravadas as revelações sobre a vida e o universo. 

[...] 

Desde as mais remotas eras deste planeta a oaska já era utilizada como 

caminho de comunicação com Deus. A descoberta mágica, a alquimia dessa 

combinação surpreendente do cipó mariri com a erva chacrona, deu-se na era 

antediluviana entre nações indígenas primevas. Nessa época, houve um rei, 

Salomão, o rei da ciência, que tinha por conselheira uma mulher misteriosa e 



  

 

31 

sábia de nome Oaska. Quando Oaska morreu, sobre seu túmulo nasceu um 

estranho arbusto. Ninguém conhecia semelhante espécie vegetal e a ela 

Salomão deu o nome de oaska. Um dia o rei determinou a seu principal chefe 

militar, Tiouaco, que bebesse do chá das folhas de oaska. Ao fazê-lo, Tiouaco 

entrou nos domínios da Força e obteve as revelações, vindo, porém, a morrer 

ainda dentro da Força. Tendo Salomão feito enterrar Tiouaco ao lado do túmulo 

de Oaska, percebeu algum tempo depois que sobre o túmulo deste crescia um 

estranho cipó nodoso. Por ser desconhecido, o rei pôs-lhe o nome de tiouaco. 

Algum tempo depois, por inspiração, Salomão preparou um chá com ambas as 

plantas e ordenou que Caiano, sucessor de Tiouaco no exército do soberano, 

ingerisse-o. Nascia assim o primeiro oaskeiro e estava criada a União do 

Vegetal. 

Apesar da semelhança da narrativa de fundação das duas igrejas mencionadas, 

essas narrativas diferem dos mitos e cosmogonias indígenas, pois há, nitidamente, 

elementos cristãos nas referidas narrativas.  

Um exemplo de mito por legitimidade espiritual da origem, porém de ruptura com 

a conexão com a origem é o Núcleo da Divina Luz Irradiantes Sem Limites: Elixir do 

Terceiro Milênio, a Religião da Floresta, fundada em Porto Velho (RO), no ano 2000. A 

sua identidade astral é contata por um dos seus fundadores, o sr. João Carlos Bespalhok.   

Em 1999, eu e a Eunice já tínhamos uma pequena plantação de cipó (Mariri 

ou Jagube, Banisteriopsis caap) e folha (Chacrona ou Rainha, 

Psychotriaviridis) no quintal da nossa casa e fornecíamos esses insumos para 

o seu José Dantas, cunhado do seu Irineu Serra. Um dia um “peão” estava 

limpando a propriedade e cortou, sem querer, um cipó bem grosso que tinha 

na entrada de casa, quando me deparei com isso percebi que era um sinal para 

fazer um chá, o daime. 

Nesse dia, eu e a Eunice juntamos uns amigos, o Chagas e a dona Nicinha e a 

Paola, filha da Eunice, e fizemos o chá. À noite daquele mesmo dia, fizemos 

um trabalho com o chá do daime. Eu entrei num efeito muito prolongado por 

mais de 3 horas, quando acabou o trabalho, anunciei que iriamos fazer um 

novo chá, que não seria Santo Daime e nem Vegetal, a Eunice ficou um pouco 

assustada e alegou que já estávamos “velhos” para imantar um novo chá do 

mariri, demandaria muito trabalho e tempo pra organizar uma igreja, pois seu 

Irineu levou mais de 60 anos e o seu Gabriel mais de 40 anos, mas eu havia 

recebido essa incumbência do astral e a Soberana Mãe (Nossa Senhora) me 

passou tudo que era pra fazer. 

Entrevistadora: Por que o senhor decidiu que seria um novo chá, diferente 

dos demais chás, como o Daime e o Vegetal, e como o senhor batizou essa 

instituição? 

João Carlos Bespalhok: O nome dado, Núcleo da Divina Luz Irradiante Sem 

Limite, nome que me foi passado pelo astral durante o efeito do chá. O nosso 

trabalho diferencia dos demais, pois nosso trabalho seria dual, teríamos dois 

(2) dirigentes, um feminino e um masculino, e isso era inédito na época. A 

nossa produção do chá foi chamada de Alquimia, diferente do Santo Daime 

que chama de “Bateção” e do Vegetal que chama de “Preparo”. Assim como 

o nome da nossa instituição – igreja que foi recebido do astral, o nome do chá 

também, foi chamado de ELIXIR. O nosso trabalho tem um roteiro que são as 

Proclamações, os nossos associados são Guardiões, os nossos templos são 

Pirâmides com a metragem do número sagrado ou número de ouro, o nº Pi. E 



  

 

32 

pra fechar as diferenças, nós usamos o calendário das 13 Luas como 

referência. Tudo isso criado a partir de instruções da ordenança no astral5. 

A respeito da fundação da Barquinha, em Rio Branco, AC., como no caso acima, 

a sua história de fundação está ligada ao astral. Conta à história que, Daniel pereira um 

dia tomou o Daime sozinho em sua casa, e no efeito do chá teve uma visão: dois anjos 

lhe entregavam um livro de capa azul, que para Daniel significava o céu de onde viria os 

ensinamentos e sabido que essa já era sua 2ª visão com os 2 anjos. Na primeira, ele 

adormeceu na beira de um igarapé depois de uma noitada; dois anjos apareceram para ele 

e lhe entregou um livro azul. 

Tanto o Brasil como o Peru são países com fortes tradições fundamentadas no uso 

da bebida sagrada indígena, o chá, porém, com tradições diferentes, podendo até se dizer 

que, existem duas tradições. Enquanto no Brasil, como demonstrado acima, a reinvenção 

do chá deu-se na organização de grupos ou igrejas com identidades e ritualistas próprias, 

outra tradição no Peru desenvolveu-se, ou “preservou-se”, a depender de como se queira 

observar o fenômeno.  

Figura 2 – Mapa conceitual do mito fundador da Ayahuasca nos textos 

literários 

 
5 Entrevista não publicada, disponível nos arquivos da religião, em Porto Velho/RO. 



  

 

33 

 
Fonte: Eunice Coelho, 2025. 

O chá produz certos efeitos físicos, expande a consciência podendo gerar visões. 

A sua interpretação é que está vinculada a contextos culturais diferentes, e assim surgiram, 

por exemplo, as igrejas.  

No Brasil, as igrejas adaptaram o chá as muitas tradições religiosas do país, como 

o catolicismo e as de matrizes africanas, e delas surgiu uma fusão de elementos e 

linguagens fundidas. Do cristianismo preservou-se ainda a hierarquia e o título Mestre, 

aos dirigentes. No Peru, por outro lado, as tradições continuam mais próximas das 

tradições andinas ou indígenas, sendo que o líder é chamado xamã, brujo, feiticeiro ou 

curandeiro.  

Assim, o famoso peruano Manuel Córdova-Rios é um xamã ou brujo. De acordo 

com sua biografia inicial, escrita por Lamb (1985), ele passou alguns anos entre os 

indígenas do Peru na região de fronteira com o Brasil, onde passou por rituais iniciáticos 

que o tornou xamã. O interessado poderá ler a sua obra e consultar os detalhes dos rituais 

com a ayahuasca e observar as diferenças e semelhantes com os rituais das igrejas do 

Brasil.  



  

 

34 

Na obra El chamanismo en el Amazonas, de Carlos Junquera (apud Reverte, 2004, 

p.111) encontramos do xamanismo:  

O xamanismo é uma religião e precisa, para o seu exercício, quem oficie os 

rituais. O xamã é considerado adivinho, visionário, profeta, sacerdote, poeta, 

cantor, historiador, curandeiro, etc. É o guardião do universo, e, na esteira, do 

equilíbrio físico e psíquico do grupo. Intercede nos embates do mundo do além, 

pois está educado no misticismo de iniciação, no exercício do transe.  
Em 2002, o espanhol Javier Reverte visitou o Peru. Em Pucallpa visitou a escola-

ateliê do xamã e pintor Pablo Amaringo, da etnia Shipibo, que produzia seus quadros sob 

o efeito da ayahuasca.  

Desejoso de participar de uma sessão, conseguiu participar em Iquitos. Escreveu: 

Enquanto falava, Don Humberto ia recebendo as xícaras com a bebida que a 

ajudante mais velha preparou, dando uma espécie de benção no cálice, enquanto 

assoviava e derramava as cinzas do cigarro na beirada e o passava aos presentes. 

Um a um, fomos tomando a wayrakaspi. Quando chegou a minha vez, o tomei 

num gole e não era desagradável, só um pouco forte, mas seu leve amargor não 

deu náusea no paladar nem na garganta.  

As luzes se apagaram. Sacudiram no ar os chocalhos e Don Humberto começou 

uma cantilena que só dava para compreender as palavras. Cantava aos “pais” 

pedindo “boa medicina” e os que estavam nos bancos aos lados seguiam em 

coro. Era um som uniforme, sem elevar a voz, monótono e incômodo.  

Pouco depois, Don Humberto, com o canto soando ao seu redor como um leve 

runrun, voltou a nos dar instruções: 

- Tem que se manter ereto no assento, não pode baixar a cabeça, para que líquido 

desça direto ao estômago; fechem bem os olhos, para que venha a visão! Não os 

abra, senão a visão vai embora! E peçam aos gênios o que quiser: boa saúde, 

prosperidade no trabalho..., o que estiverem precisando.   

Pedi uma boa viagem. 

Uns segundos depois, o xamã acrescentou: 

- Quem precisar vomitar, pode ir ao pátio. E quem precisar expulsar por baixo, 

que tome um copo de água e vá aos banheiros.  

Continuou o canto e os chocalhos. Não demorou, levantou-se um dos clientes e 

uma pessoa alumiou com uma lanterna. Encheu um copo na pia próxima a minha 

cadeira e passou por mim antes de entrar no banheiro.  

Assim, foram em fila quase todos os presentes, incluindo os ajudantes de Don 

Humberto. Umas pessoas usavam o pátio e outros, a privada. Não darei 

explicações em detalhes precisos sobre esta parte do cerimonial, mesmo que 

alguém possa entender o que acontece com você quando está em uma situação 

semelhante, cercado por espaços destinados ao vômito e a “evacuação por 

baixo”, como chamou com delicadeza o xamã.  Cobertos pela mística do 

momento, nenhum dos “cagões” pareciam se preocupar com a vergonha. O pior 

momento aconteceu quando por mim passou uma auxiliar gorda e desastrada de 

Don Humberto: cantando, chacoalhava o chocalho e soltava flatulências como 

uma motocicleta arrancando.  

Na verdade, fechei os olhos e esperei as visões. Nenhuma veio, mas, por sorte, 

não tive vontade de ir ao pátio ou banheiro.  

- Pon, pon, pon boa medicina – cantarolava concentrado o xamã, repetido pelos 

fiéis -, cura, cura, cura, quebraduras; cura os pulmões; cura o câncer da 

Isabelita... 

Ia nomeando os doentes que estavam deitados no meio do salão e as doenças que 

os tinha prostrado: rins, úlceras, corações vacilantes, um pouco de tudo... 

(Reverte, 2004, p. 115-116). 



  

 

35 

Assim, ficamos conhecendo um pouco do xamanismo peruano.   

A Literatura da Floresta e a Ayahuasca 

Neste tópico iremos apresentar a literatura da floresta ligada ao chá. Destacamos 

que, embora não exista um conceito definitivo e acabado, adotaremos dois sentidos, um 

direto e o outro derivado. No contexto indígena, o termo “literaturas da floresta” é 

utilizado por Sá (2012, p. 20 e 26) para as “literaturas indígenas”, constituídas em 

“canções e narrativas”, sem distinção entre literatura “oral” ou “escrita”. No presente 

trabalho, também é adotado para os textos que tratam do potente líquido indígena, sua 

prática religiosa-cultural, modificada e adaptada aos rituais, crenças e usos das igrejas 

fundadas nesse contexto. Aqui, adoto os dois sentidos. Assim, o presente trabalho 

desdobra-se no estudo da literatura da floresta produzida a respeito da Ayahuasca, numa 

sucessão de tempos e momentos. 

Quadro 1 – Das obras, autores e ano de publicação 

Obra Autor  Ano  

O Livro das Mirações.  

ALVERGA, Alex Polari de.  

1984 

O Guia da Floresta 1992 

Cartas do Yage BURROUGHS, William e 

GINSBERG, Allen 

1984 

História do Povo Juramidam: A cultura do 

Santo Daime 

FERNANDES, Vera Froés 1986 

Antes o Mundo Não Existia: mitologia dos 

antigos Desana-Kehiriporã 

KEHIRI, Kehiri e 

PAROKUMU, Umusi 

1995 

O Feiticeiro do Alto Amazonas: A história de 

Manuel Córdova-Rios 

LAMB, F. Bruce 1985 

Oaska: O Evangelho da Rosa. Centro Espiritual 

Beneficente União do Vegetal 

 

MILANEZ, Wânia 

 

1988 

 Oaska: a revelação do sentido da vida 

Fonte: Eunice Coelho, 2025. 
O Livro das Mirações (1984) e O Guia da Floresta (1992). 

Escritos por Alex Polari de Alverga, o primeiro, conforme anunciado no subtítulo, 

é uma “Viagem ao Santo Daime”, ou seja, uma apresentação dos aspectos do chá, da 

religião do Santo Daime, e das lendas e mitologias indígenas e dos daimistas. A obra é 

escrita numa prosa vigorosa e artística, simbolista, dando a impressão de que o leitor 

tivesse tomado um gole da porção mágica do chá. Abaixo uns exemplos e recortes:  

  CHAMAS BAILANTES. 



  

 

36 

Eu olhava para a fogueira e via as chamas bailarem da mesma forma 

como tinha visto os homens e mulheres bailarem o Hinário de São 

Pedro. (Alverga, 1984, p. 125).  

CAPACIDADE SENSORIAL.   

Tive momentos de profundidade, serenidade e alegria com meus novos 

irmãos e cúmplices, principalmente os pássaros. Ouvia a noite com toda 

sua minúcia. Os adornos canoros abriam a possibilidade de visuais 

luminosos que, aqui e ali, se entreviam. (Alverga, 1984, p. 125).  

OS MARACÁS. 

Os maracás representavam o estalido concentrado da energia. Sua 

batida moldava e delimitava algo que, sem esse som, parecia uma coisa 

imaterial. (Alverga, 1984, p. 125). ONOMATOPÉICO. 

Os estalidos chegavam ao paradoxo e eu os sentia no corpo. Um séquito 

de seres, de forma imprecisa, desceu, trazendo em si a capacidade de 

violentar todas as cores e sons, de anular todas as leis que continham 

cores e sons, dentro dos seus respectivos volumes. (Alverga, 1984, 

p.126).  

EPIFANIA.  

Por segundos, pensei visualizar a forma desses seres, que precediam os 

sons estrepitosos [...]. Eram arcanjos, que se deslocavam, como uma 

corte romana em formação, das estrelas para baixo. Em seguida, tudo 

isso se transformava em fluídos vaporosos [...]. Era como se eu e todas 

as minhas sensações estivéssemos dentro da mente dele [do Padrinho 

Mário]. (Alverga, 1984, p. 126). 

    DAIME. 

O homem sempre utilizou desde tempos imemoriais certas “plantas de 

poder”, aliados respeitáveis para aqueles que buscavam uma outra 

percepção da Natureza e do Cosmos.  

O Daime faz parte dessa tradição. Utilizado desde a antiguidade pelos 

Incas, é usado nos dias de hoje em rituais e cânticos dentro da floresta.  

O segredo que se encerra no cipó e na folha, no Mestre e na Rainha, 

assoma porque tem que assomar. (Alverga, 1984, p.20). 

O Daime não é um líquido, é maneira desse ser espiritual se manifestar 

para nós. (Alverga, 1984, p. 38).  

Da sua ida a Rio Branco conhecer uma comunidade Daimista, Alverga (1984, p. 

38) relembra com ternura de uma fiel da igreja: “Maria; a cena vem direitinho à memória. 

Ela falando e depois abaixando os olhos, como se ficasse envergonhada de dizer algo tão 

preciso para definir essa nova doutrina”.  

Ao cantar naquela comunidade da floresta os hinos característicos, sentiu que “o 

Universo todo tinha os olhos pousados sobre nós, recebendo nossos louvores e cantos” 

(Alverga, 1984, p. 222). 

O Alex Polari de Alverga fundaria sua própria Igreja e uma Comunidade na Serra 

da Mantiqueira, divisa do Rio com Minas Gerais, nos finais da década de 1980. 

Provavelmente a descrição encontrada n’O Livro das Mirações (1984), à p. 126, da 

experiência da transformação da touceira de bambu seca, em uma touceira cheia de vida 

e viço, numa comunidade daimista de Rio Branco, seja seu próprio insuspeito chamado 

para fundar uma igreja, um cercado, ou seu próprio mito fundador. Vejamos:  



  

 

37 

A minha percepção encontrava-se totalmente alterada. Até a velha cerca de 

bambus tinha uma vida insuspeita, levava-me ao tempo e ao lugar em que 

aquelas varas secas e mortas foram uma touceira de bambu, cheia de vida e 

viço. 

Desviei meu foco de atenção dos sons para o céu; passei a olhar as estrelas, 

numa tentativa de não ser tragado por aquela viagem auditiva, onde, por alguns 

momentos, eu só tinha a percepção de mim, como um som. De todas as 

estrelas, uma se destacou e foi emitindo uma luz, progressivamente, tão forte 

que, em pouco tempo, era só o que eu via no firmamento. Vi Chico Corrente 

dentro dela, como se usasse a estrela como um poderoso canhão de luz e se 

divertisse, focando-me. Algo dizia, como se fosse a voz do Chico:  

- Preste atenção, essa é a sua estrela. 

Depois de alguns momentos, a Força foi serenando, dando lugar a uma 

agradável perplexidade diante do que tinha acontecido. (Alverga, 1984, p. 

126). 

Depois disso, segundo ele, levantou-se e tomou “mais uma dose, dessa vez um 

pouco menor” (p.127) e,  

 Num instante voltou a viagem dos sons, só que, dessa vez, as notas musicais e 

as cores se fundiam em uma só, formando arabescos suaves, luminárias 

bizantinas, ícones russos. Cada nota detonava um dispositivo, como se fosse 

um caleidoscópio, mandalas geométricas. (Alverga, 1984, p.127). 

O PIANO 

 Cada novo acorde do piano me montava e desmontava, nessa beleza 

indescritível, e eu, sem peso e solto no espaço, sem gravidade, era parte 

daquela maravilha. (Alverga, 1984, p. 127). 

Pode-se observar, desses exemplos, traços literários, quase poéticos, mesclado 

com ritmos musicais.  

De fato, o seu primeiro livro é uma coletânea de poesias e poemas sob o título 

Inventário de Cicatrizes (1978), seguido de Camarim de Prisioneiro (1980), que são suas 

memórias dos tempos da luta contra os militares. Embora se diga que não trabalhou mais 

com poesia, os seus dois livros citados são fortemente influenciados pela estética poética. 

Publicou ainda Em Busca do Tesouro, no ano 1982. 

Cartas do Yage (1984). 

Escrito pelos autores norte-americanos, William Burroughs e Allen Ginsberg, da 

geração beat ou movimento beat6, os beatniks, é uma novela ou romance epistolar que se 

passa na Colômbia. De acordo com W. Burroughs, “andei lendo sobre uma droga 

chamada Yage, usada pelos índios da cabeceira do Amazonas [...] resolvi me mandar pra 

 
6A locução geração beat ou movimento beat refere-se inicialmente a um grupo de escritores e poetas norte-americanos 

que surgiram durante a era do amadurecimento da chamada Geração Silenciosa (1946-1963) e se tornaram conhecidos 

entre o final da década de 1950 e o começo da década de 1960. Posteriormente, o termo acabou por se estender a toda 

a subcultura inspirada por esse grupo. Os beatniks foram artistas, escritores, poetas, músicos, entre outros, que 

participaram do movimento beat nos anos 50 e princípios dos anos 60 que subscreveram um estilo de vida 

antimaterialista, na sequência da 2.ª Guerra Mundial. Fonte: Wikipédia para o presente artigo. 

 



  

 

38 

Colombia em busca do puro barato que expande a mente...”. É claro que os nativos e as 

igrejas não consideram o chá uma droga, um produto de supermercado, ou uma bebida 

de roda de esquina, que proporciona “puro barato”.  

Trata-se de um relato de dois aventureiros que, a julgar pelo seu conteúdo, pouco 

ou nada entenderam da profundidade do assunto. Feita esta ressalva, é uma obra que cria 

um vibrante universo literário ficcional de vivência na América do Sul, sem ser uma 

narrativa de viagem.  

O Feiticeiro do Alto Amazonas (1985). 

Outro texto sobre a Amazônia, no contexto do chá, é O Feiticeiro do Alto 

Amazonas (1985), de F. Bruce Lamb. O livro é um espantoso relato narrado por Manuel 

Córdova-Rios. No início dos anos 1960, Lamb, um veterano de muitos anos na Amazônia, 

que era guarda-florestal nos Estados Unidos, conheceu o peruano Manuel Córdova-Rios, 

que aos 15 anos de idade fora capturado pelos índios Huni Kui (“povo escolhido”), na 

Amazônia, sendo submetido a um treinamento intensivo com o uso da ayahuasca (ou nixi 

honi xuma), onde, devido a sua familiaridade física e astral com as onças, recebeu o título 

xamânico Ixo Moxo, ou Pantera Negra; onça preta.  

No Peru, xamãs são aqueles que passaram por um rigoroso ritual de iniciação 

conduzido por um líder indígena e fazem uso do potente líquido em contextos de cura e 

conhecem a fundo a flora amazônica e sua utilidade medicinal; manejam certas magias e 

malefícios em benefícios e várias histórias insólitas são contadas sobre eles; também são 

chamados Brujos; não fundam igrejas, parece que esse fenômeno aconteceu apenas no 

Brasil, e atendem em clínicas, ou consultórios, provavelmente uma cabana de palhas.  

Lamb escreveu a história da vida do brujo Córdoba-Ríos em Wizard of the Upper 

Amazon (O Feiticeiro do Alto Amazonas), 1971, e sobre suas artes de cura em Rio Tigre 

and Beyond (1985). Ambos os livros venderam bem e atraíram interesse acadêmico, 

aclamação e controvérsia. De acordo com Andrew Weil, na introdução da obra, alguns 

leitores poderão achar atraentes as partes das descrições do uso da Banisteriopsis caapi, 

yagé ou ayahuasca das matas amazônicas.  

História do Povo Juramidam (1986). 



  

 

39 

Escrita por Vera Froés Fernandes7. Apesar do subtítulo “A cultura do Santo 

Daime”, no prefácio é dito que a autora soube desfazer no leitor a “primeira impressão de 

que a contribuição indígena [as religiões do chá]” limita-se aos aspectos materiais, isto é, 

aos dois vegetais (o cipó jagube e a folha chacrona) constituintes do chá, pois conserva 

as crenças e atitudes nativas, preservando a visão de mundo “dos seringalistas, regatões 

e seringueiros”. 

Segundo Fernandes (1986, p. 129 e 147),  

A descrição e a análise da história do novo Juramidam leva-nos a algumas 

conclusões de interesse para a compreensão de como se dá a utilização de 

“plantas mágicas” usadas sob condições primitivas na selva amazônica, uma 

das poucas regiões que existem no mundo onde ocorre tal tipo de fenômeno 

religioso.  

O ritual do Santo Daime é a prática aglutinadora das pessoas que constituem o 

povo de Juramidam, o povo do mestre Irineu. O Santo Daime é o ordenador da 

ação e da lógica do universo simbólico da comunidade. É também o 

instrumento revelador que desperta o eu interno do indivíduo.  

Oaska: a revelação do sentido da vida (1988) 

Escrito por Wânia Milanez, discípula de um dos mestres dissidentes da União do 

Vegetal. Mais tarde, contudo, ela escreveu (1988); Oaska o Misterioso Chá da Amazônia: 

relatos de experiências (2003); e A Magia de Lítera (2011), dentre outros livros. Oaska o 

Evangelho da Rosa (1988) é uma ficção baseada na ayahuasca.  

Figura 3 – Mapa mental dos autores 

 
Fonte: Eunice Coelho, 2025. 

 
7Vera Froés trabalha na Amazônia desde 1978. Em Rio Branco, Acre, coordenou por 4 anos atividades teatrais e 

folclóricas no Sesc e fundou a Fetac, a Federação de Teatro Amador do Acre. Em 1980, em Manaus, coordenou e dirigiu 

a peça teatral A Grilhagem do Cabeça; escreveu ainda a peça Opereta para os mais Pequenos. 

 



  

 

40 

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Ao historiografar a literatura ou textos da floresta ligados a ayahuasca e as igrejas 

fundadas nesse contexto, embora que por amostragem, pois não tivemos a intenção de 

esgotar o assunto ou analisar todas as obras, o que tornaria a tarefa impossível devido à 

limitação de recursos e o acesso a toda a literatura relacionada, é uma tarefa relevante, 

uma vez que amplia as fronteiras tradicionais da historiografia da literatura amazônica e 

da crítica literária. Nesse aspecto, o objetivo está sendo alcançado, dentro da metodologia 

de análise exploratória e com a temática proposta.  

 

5 REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ALVERGA, Alex Polari de. O Livro das Mirações. Rio de Janeiro: Editora Rocco, 

1984. 

__________. O Guia da Floresta. Rio de Janeiro: Editora Record, 1992.  

 

BURROUGHS, William e GINSBERG, Allen. Cartas do Yage. Tradução: Bettina 

Becker. Porto Alegre: L&PM Editores, 1984. 

 

FERNANDES, Vera Froés. História do Povo Juramidam: A cultura do Santo Daime. 

Manaus: Suframa, 1986. 

 

KEHIRI, Kehiri e PAROKUMU, Umusi. Antes o Mundo Não Existia: mitologia dos 

antigos Desana-Kehiriporã. 2 ed. São Gabriel da Cachoeira, AM: Unirt, 1995. 

 

LABATE, Beatriz Caiuby. A Reinvenção do Uso da Ayahuasca nos Centros Urbanos. 

Mercado das Letras, SP: 2004.  

 

LAMB, F. Bruce. O Feiticeiro do Alto Amazonas: A história de Manuel Córdova-Rios. 

Tradução: Cláudia Moniz Freire. Rio de Janeiro: Editora Rocco, 1985. 

 

MILANEZ, Wânia. Oaska: O Evangelho da Rosa. Centro Espiritual Beneficente 

União do Vegetal, Campinas, SP, 114 p. 1988. 

 

_______________. Oaska: a revelação do sentido da vida. Centro Espiritual 

Beneficente União do Vegetal, Campinas, SP: 1988. 

 

NARANJO, Plutarco. El ayahuasca em La arqueologia ecuatoriana. In: America 

Indigena. Instituto Indigenista Interamericano, Año XLVI, nº1, Vol XLVI, jan-mar, 

1986,p.117ss. 

 

REVERTE, Javier. El Río de La Desolación: un viaje por el Amazonas. 5ª Ed. 

Debolsillo, Espanha: 2012. 



  

 

41 

 

SÁ, Lúcia. Literatura da Floresta: textos amazônicos e cultura latino-americana. 

Tradução: Maria Ignez França. Rio de Janeiro: EdUERJ, 2012. 

SILVA-REIS, D., & Bylaardt Volker, C. História Literária Amazônica: novos 

percursos. Das Amazônias, 7(2), 7–10. 2024. 

 

 

Submetido em: 15 de novembro de 2025. 

Aprovado em: 15 de dezembro de 2025. 

Publicado em: 01 de janeiro de 2026. 

 


