. - Revista EDUCAmazonia - Educacdo Sociedade e Meio Ambiente, Humaitd, LAPESAM/GISREA/UFAM/CNPq/
Revista EDUCAmazonia  Epua -ISsN 1983-3423 ~IMPRESSA ~ISSN 2318 ~8766 ~CDROOM —ISSN 2358-1468 -DIGITAL ONLINE

EDUCAmaz6nia, Humaita - Amazonas, Volume XIX, n° 1, jan-jul. 2026, p. 24-41.

A AYAHUASCA NA LITERATURA, UMA PEQUENA
HISTORIOGRAFIA

THE AYAHUASCA IN LITERATURE, A SMALL
HISTORIOGRAPHY

Eunice Coelho da Conceigdo !
Clarides Henrich de Barba?

Resumo: Apresenta-se, no presente estudo, uma proposta de uma historiografia da literatura
amazoOnica em textos cuja produgdo € objetivada em narrativas, mitos e lendas da floresta
amazoOnica, ligadas a ayahuasca, aos povos indigenas e as igrejas que foram fundadas por
caboclos, imigrantes do nordeste, centro-oeste e sul, que tiveram contato com o cha
diretamente com as populagdes indigenas, que ja conheciam e faziam uso do caapi,
ayahuasca ou yagé, ha sete séculos a.C., aproximadamente. Desse contato, surgiram as
igrejas Daime (1930), Barquinha (1945), Unido do Vegetal (1960), Nucleo da Divina Luz
(2000), além de outras, e, na esteira, veio a literatura, que ¢ o objeto da pesquisa. Assim,
procura-se apresentar uma amostragem da literatura que se relaciona ao cha, aos indigenas,
xamas e igrejas, seu contexto e uma biografia resumida dos autores e autoras.

Palavras-chave: Historiografia Literaria. Ayahuasca. Estudos Iniciais.

! Mestranda em Estudos Literarios pela UNIR. E-mail: eunicecoelhoxama@gmail.com. Brasil. ORCID iD:
https://orcid.org/0009-0008-0340-5835

2 Doutor em Educagdo Escolar pela UNESP. Professor Titular (Departamento Académico de Filosofia) da UNIR. E-
mail: clarides@unir.br. Brasil. ORCID iD: https://orcid.org/0000-0002-2950-9033

24



25



. - Revista EDUCAmazonia - Educacdo Sociedade e Meio Ambiente, Humaitd, LAPESAM/GISREA/UFAM/CNPq/
Revista EDUCAmazonia  enua -ISSN 1983-3423 —IMPRESSA ~ISSN 2318 ~8766 ~COROOM ~ISSN 2358-1468 -DIGITAL ONLINE

1 INTRODUCAO

O presente trabalho apresenta um panorama da literatura ou textos amazdnicos da
e sobre a floresta amazonica ligada ao cha ayahuasca dos povos originarios, assimilado
por caboclos e seringueiros que mais tarde fundaram igrejas, e adotaram o seu uso em
contexto religioso contemporaneo. Trata-se, de fato, de obras que foram motivadas pelo
conhecimento das narrativas indigenas, suas lendas e mitos, e pela historia das igrejas,
pois surgiram no interior da floresta, do contato com os povos indigenas e da adogdo da
bebida sagrada, em suas praticas religiosas. O cha era conhecido, usado e difundido pelos
povos nativos em toda a pan-Amazonia desde a era pré-colombiana, conforme a mitologia
dos Desana-Kehiripora (Kehiri e Parokumu, 1995), a obra de Lamb (1985), que relata a
sua experiéncia com o chd no Rio Tocantins (Brasil) e no Peru e a historia do xama
peruano Cordova-Rios, a historiografia (Alverga, 1984) e estudos arqueoldgicos
(Naranjo, 1986). Porém, no século XIX, no Brasil, vieram as Igrejas fundadas por
seringueiros e as literaturas sobre o cha.

Como problematica, pode-se afirmar que essa literatura ndo se vincula a uma
periodizacdo, género, ou forma, porém, contribui para o conhecimento das narrativas
amazonicas tradicionais, iniciada com os indigenas e continuada pelas igrejas, caboclos
e populagdes tradicionais, e, por fim, tais narrativas evoluiram da base oral para o dominio
da cultura letrada e da pesquisa especializada.

Procuramos fazer um levantamento dessa literatura em disposicao cronolédgica e
apresentar alguns dos seus tracos, visando dar uma contribui¢do com a formagao de um
acervo ou eventual “cénone” literario destes textos e com a subversdo do filtro cultural
definido como ‘“eugenia literaria”, por Silva-Reis & Volker (2024), que privilegia
determinados autores e obras, excluindo outros, e, considerando que tal acervo surge na
“explosao de criacdo literdria” em narrativas orais € de viagens dos primeiros lugares “a
fazer um percurso histérico da produgdo literaria na e sobre a Amazonia”, e por ser uma
literatura excluida do debate e da critica literaria.

Para alcancarmos o objetivo, o trabalho serd desenvolvido em partes, onde
primeiro sera analisado, em apertada sintese, os mitos e a fundacao das igrejas, e, por fim,

apresentado a literatura e seus tracos.

26



. - Revista EDUCAmazonia - Educacdo Sociedade e Meio Ambiente, Humaitd, LAPESAM/GISREA/UFAM/CNPq/
Revista EDUCAmazonia  enua -ISSN 1983-3423 —IMPRESSA ~ISSN 2318 ~8766 ~COROOM ~ISSN 2358-1468 -DIGITAL ONLINE

2 MATERIAL E METODOS
2.1 REFERENCIAL TEORICO

O estudo estd ancorado na Historiografia Literdria e na Historiografia da
Literatura Amazonica. O referencial teérico mobiliza a discussao sobre a origem ancestral
da ayahuasca e o fenOmeno da sua "reinvencao" no contexto contemporaneo das religioes.

Os conceitos e autores fundamentais utilizados no artigo incluem a Eugenia
Literaria: definido por Silva-Reis & Volker (2024), utilizado para descrever o filtro
cultural que privilegia determinados autores e obras, excluindo outros.

A Ayahuasca e Antiguidade esta voltada ao uso e difusdo do ché por povos nativos
em toda a pan-Amazdnia desde a era pré-colombiana ¢ referenciado na mitologia dos
Desana-Kehiripora ¢ em estudos arqueoldgicos (Naranjo, 1986), que dataram copos
especiais para ingestdo da bebida entre 400 a.C. e 700 a.C..

Por sua vez, o mito Fundador e Reinveng¢ao envolve o conceito de reinvenc¢ao do
uso da ayahuasca ¢ introduzido por Labate (2004). O artigo adota a ideia de que a
fundagdo das igrejas sao mitos fundadores. A discussao sobre o "mito" também engloba
os sentidos dados ao cha por cada grupo em comparacdo com o sentido originario
indigena, bem como a reivindicacdo da "legitimidade espiritual da origem ou da conexao
com a origem" de cada grupo (Labate, 2004).

Em relagdo a Literatura da Floresta: O termo é adotado com dois sentidos,
conforme Sa (2012): para as "literaturas indigenas" constituidas em cang¢des e narrativas
(sem distingao entre oral e escrita) e, no presente trabalho, também para os textos que
tratam do liquido indigena, sua pratica religioso-cultural, modificada e adaptada pelas
igrejas.

Do mesmo modo, o termo Xamanismo caracteriza-se pela figura do xama
(adivinho, visionario, sacerdote, curandeiro) como o guardido do universo, educado no
misticismo de iniciag¢do € no exercicio do transe (Reverte, 2004).

2.2 METODOLOGIA

O trabalho se propde a realizar um levantamento da literatura relacionada ao cha,
aos indigenas, xamas e igrejas, apresentando seu contexto € uma biografia resumida dos
autores.

A metodologia de pesquisa adotada foi a andlise exploratdria com o objetivo de

apresentar uma historiografia da literatura amazOnica em textos cuja produgdo ¢

27



. - Revista EDUCAmazonia - Educacdo Sociedade e Meio Ambiente, Humaitd, LAPESAM/GISREA/UFAM/CNPq/
Revista EDUCAmazonia  enua -ISSN 1983-3423 —IMPRESSA ~ISSN 2318 ~8766 ~COROOM ~ISSN 2358-1468 -DIGITAL ONLINE

objetivada em narrativas, mitos e lendas da floresta amazonica, ligadas a ayahuasca, aos
povos indigenas e fundagdo das igrejas que foram fundadas por caboclos das igrejas
diante da literatura. Os autores buscam aprofundar a compreensdo das narrativas
amazonicas que evoluiram da base oral para a cultura letrada e a pesquisa especializada.
3 RESULTADOS

Dos Indigenas as Igrejas: o cha e o mito fundador.

Em 1980 foi langada pelos indigenas Umusi Parokumu e Toramu Kehiri
(Firmiano Arantes Lana e Luiz Gomes Lana) a coletinea de mitos indigenas Antes o
Mundo Ndo Existia sob a orientagdo da antropdloga Berta G. Ribeiro. Os autores fazem
parte de uma longa tradi¢do de narradores na qual constitui dezoito povos da regido do
Rio Negro. Eles romperam com a tradigdo oral ao escrever as narrativas. No mito “das
origens”, ha o relato da criagdo das ultimas coisas, isto € - a luz e a humanidade -, esta,
pelos Trovdes. O relato faz mencao que os criadores do mundo fizeram o uso de duas
bebidas, a “dabucuri das frutas da palmeira miriti”, e a “caapi” (Banisteriosis caapi,
Ayahuasca, ou Yage), demonstrando, assim, na cosmogonia, que a bebida era conhecida
e usada mesmo antes da existéncia da humanidade.

Dessa forma, as narrativas dos povos nativos, ao atribuir o conhecimento e o
consumo do cha desde “o génesis” ou “origens”, e até antes, ¢ consistente com achados
arqueoldgicos que confirma que os povos amerindios distribuidos no continente sul-
americano na regido da pan-Amazonia foram, de fato, os primeiros a usar o cha.

A partir de documentos arqueologicos, Naranjo (1986) localizou copos especiais
feitos de ceramica antiga, datada de cerca de 400 a.C. a 700 a.C., os quais eram utilizados
para ingerir uma bebida sagrada. Apos definir a 4rea geografica da ayahuasca e apontar a
antiguidade de sua utiliza¢do cerimonial, o autor indica que tal recipiente deve ter sido
utilizado nos cerimoniais religiosos da ayahuasca.

Por outro lado, conforme resumiu Labate (2004) no titulo da sua obra A4
Reinvengdo do Uso da Ayahuasca nos Centros Urbanos, o ché, seu uso e historia, foi
reinventado pelas igrejas, ou ¢ uma “reinvencao de reinvencao” (Labate, 2004, p. 13).
Portanto, a fundagao dessas “igrejas” ou religidoes sao mitos fundadores.

Panorama das igrejas e mitos.

No século XIX, surgiram as igrejas Santo Daime (1930) e Barquinha (1945), em

Rio Branco-AC., fundadas pelos maranhenses Raimundo Irineu Serra e Daniel Pereira de

28



i - Revista EDUCAmazonia - Educacdo Sociedade e Meio Ambiente, Humaitd, LAPESAM/GISREA/UFAM/CNPq/
Revista EDUCAmazonia  EpuA -ISsN 1983-3423 —IMPRESSA ~ISSN 2318 ~8766 ~CDROOM —ISSN 2358-1468 -DIGITAL ONLINE

Matos; a Unido do Vegetal (1960), em Porto Velho-RO., pelo baiano José Gabriel da
Costa; e o Nucleo da Divina Luz Irradiante Sem Limites (2000), em Porto Velho-RO.,
por Jodo Carlos Bespalhok e Eunice Coelho da Conceicdo, do sul e centro-oeste,
respectivamente. Estes migrantes fizeram contato com as populagdes originarias, que
usava o chd, na fronteira do Brasil, Bolivia e Peru, nos territorios dos atuais Estados do
Acre e Rondonia, na Amazonia Ocidental, onde as “religides do chd” mencionadas foram
fundadas e, neste contexto, vieram novos seguidores, pesquisadores e interessados em
geral, e, na esteira, a producao dos textos da floresta ligados ao vinho das almas.

Figura 1 — Cronologia das religi6es

IGREJAS

Daime, || UDV, || Barquinha, || DivinaLuz,
1927 1961 1980 2000

Outros

Fonte: Eunice Coelho, 2025.
Embora as religides modernas do ché4 sejam chamadas igrejas, temos consciéncia

do seu sentido cristdo com o significado de “assembleia”, “congrega¢do” ou “grupo”. Nao
ha unanimidade, em todos os “grupos” aqui mencionados, a respeito do uso do termo,
porém, hé elementos de “igrejas” em todos, como o uso do termo ‘“‘sacramento”, para o
ché; “hindrio”, para coletdnea de canticos ou musica, entre outros que aparecerao no
decorrer desse artigo. O nosso objetivo ndo ¢ aprofundar nas terminologias e
especificidades de cada religido, mas a relagdo com o cha e com a literatura. Por outro
lado, por mito, queremos dizer os sentidos dados ao cha por cada grupo em comparagao
com o sentido origindrio indigena; mas, também, a reivindicacdo “da legitimidade
espiritual da origem ou da conexdo com a origem” de cada grupo (Labate, 2004, p. 261)*.

Para isso, vamos citar dois exemplos de como o cha foi reinventado, com base nas

narrativas do Daime e do Vegetal, seguindo a literatura e o olhar dos ficcionistas.

4 A autora, por exemplo, em nota de rodapé, esclarece: “A questdo que permanece em aberto, por exemplo, € o caso da
Barquinha, que tem um mito de origem simultaneamente no recebimento de uma missdo pessoal de Daniel e na sua
relagdo com Irineu”.

29



. - Revista EDUCAmazonia - Educacdo Sociedade e Meio Ambiente, Humaitd, LAPESAM/GISREA/UFAM/CNPq/
Revista EDUCAmazonia  Epua -ISsN 1983-3423 ~IMPRESSA ~ISSN 2318 ~8766 ~CDROOM —ISSN 2358-1468 -DIGITAL ONLINE

A respeito do cha, Alverga (1992, p. 9 e 10) afirma, que,

Nas lendas e mitos de uma boa parte dos povos indigenas da Amazonia
Ocidental, podemos obter algumas pistas sobre o culto da “liana dos sonhos”.
Antigos mitos da Criagdo, em varias tribos culturalmente mais atrasadas que
os incas, colocam o cipd e a folha no centro de sua cosmogénese; isso indica
que eles foram também conhecedores do segredo dessa bebida magica, que nos
tem dado tanto a chave para elucidacdo de sua propria origem como as pistas
para obter uma resposta interior de grande importancia para os dias de hoje.

O problema com o texto acima ¢ a hierarquizagdo cultural que o autor faz entre os
povos amazonicos amerindios, distinguindo-os entre “mais adiantados” e “atrasados”,
ainda mais de um autor que se declara um iniciado no Daime (ver Alverga, 1984, p.198 ¢
sS.).

Sobre o Santo Daime da Colonia 5.000, podemos apresentar a seguinte sintese

sobre sua fundacao:

Muitos salteadores (de consciéncia) perambulam pelas estradas e, por isso,
muitos atalhos novos foram abertos. Um desses atalhos ¢ o culto do Santo
Daime, escola de autoconhecimento, trabalho espiritual e caridade, herdeira
das tradigdes esotéricas cristds e da forca espiritual dos povos pré-
colombianos.

Flor nascida nas florestas tropicais do estado do Acre, esse conhecimento
tomou sua forma doutrinaria atual através do Mestre Raimundo Irineu Serra.
[...]

No final da década de 70 e comego da de 80, um novo fenémeno ocorreu.
Viajantes, buscadores, jovens mochileiros na rota de Machu-Pichu faziam
circular entre os “iniciados” a noticia da existéncia de uma comunidade perto
de Rio Braco que usava uma misteriosa bebida magica, de origem inca.

[...]

Assim ¢ que foi crescendo e se expandindo, a partir do estado do Acre,
Amazonia Ocidental brasileira, um fendmeno espiritual dos mais ricos e
significativos desse final de milénio. Uma doutrina que fundiu seringueiros,
caboclos amazonenses, povo da beira dos igarapés, com profissionais liberais,
artistas, chefes de familia, donas de casa e muitos jovens das regides mais
desenvolvidas do pais. Através do Santo Daime e do Padrinho Sebastido,
sentiram brotar nos seus coragdes um cristianismo revivificado, ouviram o
apelo e a chamada espiritual feita pelo Mestre Irineu, reencontraram bem
diante dos seus olhos a palavra de Deus, sustentada pelos santos, profetas e
martires da Verdade, com o projeto de redeng@o e esperanca para o Terceiro
Milénio. (ALVERGA, 1984, p.10, 11 ¢ 14).

A respeito da origem ou criagdo da Unido do Vegetal, Oliveira (1993, p. 96 e 07)
faz as suas apresentagoes:

A Unifo do Vegetal ¢ um instrumento, guiado pela for¢a superior, de
transmiss@o a humanidade dos ensinamentos necessarios para conduzir-se na
vida. Na Oaska estdo gravadas as revelacdes sobre a vida e o universo.

[..]

Desde as mais remotas eras deste planeta a oaska ja era utilizada como
caminho de comunicagdo com Deus. A descoberta magica, a alquimia dessa
combinagdo surpreendente do cipd mariri com a erva chacrona, deu-se na era
antediluviana entre nagdes indigenas primevas. Nessa época, houve um rei,
Salomao, o rei da ciéncia, que tinha por conselheira uma mulher misteriosa e

30



i - Revista EDUCAmazonia - Educacdo Sociedade e Meio Ambiente, Humaitd, LAPESAM/GISREA/UFAM/CNPq/
Revista EDUCAmazonia  puA -ISsN 1983-3423 —IMPRESSA ~ISSN 2318 ~8766 ~CDROOM —ISSN 2358-1468 -DIGITAL ONLINE

sabia de nome Oaska. Quando Oaska morreu, sobre seu timulo nasceu um
estranho arbusto. Ninguém conhecia semelhante espécie vegetal e a ela
Salomao deu o nome de oaska. Um dia o rei determinou a seu principal chefe
militar, Tiouaco, que bebesse do cha das folhas de oaska. Ao fazé-lo, Tiouaco
entrou nos dominios da Forca e obteve as revelagdes, vindo, porém, a morrer
ainda dentro da Forga. Tendo Salomao feito enterrar Tiouaco ao lado do timulo
de Oaska, percebeu algum tempo depois que sobre o timulo deste crescia um
estranho cip6 nodoso. Por ser desconhecido, o rei pds-lhe o nome de tiouaco.
Algum tempo depois, por inspira¢do, Saloméo preparou um cha com ambas as
plantas e ordenou que Caiano, sucessor de Tiouaco no exército do soberano,
ingerisse-o. Nascia assim o primeiro oaskeiro e estava criada a Unido do
Vegetal.

Apesar da semelhanca da narrativa de fundagao das duas igrejas mencionadas,
essas narrativas diferem dos mitos e cosmogonias indigenas, pois ha, nitidamente,
elementos cristdos nas referidas narrativas.

Um exemplo de mito por legitimidade espiritual da origem, porém de ruptura com
a conexdo com a origem ¢ o Nucleo da Divina Luz Irradiantes Sem Limites: Elixir do
Terceiro Milénio, a Religido da Floresta, fundada em Porto Velho (RO), no ano 2000. A

sua identidade astral ¢ contata por um dos seus fundadores, o sr. Jodo Carlos Bespalhok.

Em 1999, eu e a Eunice ja tinhamos uma pequena plantagdo de cipo (Mariri
ou Jagube, Banisteriopsis caap) e folha (Chacrona ou Rainha,
Psychotriaviridis) no quintal da nossa casa e forneciamos esses insumos para
o seu José Dantas, cunhado do seu Irineu Serra. Um dia um “pedo” estava
limpando a propriedade e cortou, sem querer, um cipo bem grosso que tinha
na entrada de casa, quando me deparei com isso percebi que era um sinal para
fazer um chd, o daime.

Nesse dia, eu e a Eunice juntamos uns amigos, o Chagas e a dona Nicinha e a
Paola, filha da Eunice, e fizemos o chd. A noite daquele mesmo dia, fizemos
um trabalho com o cha do daime. Eu entrei num efeito muito prolongado por
mais de 3 horas, quando acabou o trabalho, anunciei que iriamos fazer um
novo cha, que ndo seria Santo Daime e nem Vegetal, a Eunice ficou um pouco
assustada e alegou que ja estavamos “velhos” para imantar um novo cha do
mariri, demandaria muito trabalho e tempo pra organizar uma igreja, pois seu
Irineu levou mais de 60 anos e o seu Gabriel mais de 40 anos, mas eu havia
recebido essa incumbéncia do astral e a Soberana Mae (Nossa Senhora) me
passou tudo que era pra fazer.

Entrevistadora: Por que o senhor decidiu que seria um novo chd, diferente
dos demais chas, como o Daime e o Vegetal, e como o senhor batizou essa
institui¢do?

Joao Carlos Bespalhok: O nome dado, Nucleo da Divina Luz Irradiante Sem
Limite, nome que me foi passado pelo astral durante o efeito do cha. O nosso
trabalho diferencia dos demais, pois nosso trabalho seria dual, teriamos dois
(2) dirigentes, um feminino e um masculino, e isso era inédito na época. A
nossa produgdo do cha foi chamada de Alquimia, diferente do Santo Daime
que chama de “Bate¢do” e do Vegetal que chama de “Preparo”. Assim como
0 nome da nossa institui¢do — igreja que foi recebido do astral, o nome do cha
também, foi chamado de ELIXIR. O nosso trabalho tem um roteiro que sdo as
Proclamacgaes, os nossos associados sdo Guardioes, os nossos templos sdao
Piramides com a metragem do numero sagrado ou numero de ouro, o n° Pi. E

31



i - Revista EDUCAmazonia - Educacdo Sociedade e Meio Ambiente, Humaitd, LAPESAM/GISREA/UFAM/CNPq/
Revista EDUCAmazonia  puA -ISsN 1983-3423 —IMPRESSA ~ISSN 2318 ~8766 ~CDROOM —ISSN 2358-1468 -DIGITAL ONLINE

pra fechar as diferengas, nos usamos o calendario das 13 Luas como
referéncia. Tudo isso criado a partir de instrugées da ordenanca no astral’.

A respeito da fundagdo da Barquinha, em Rio Branco, AC., como no caso acima,
a sua historia de fundacao esta ligada ao astral. Conta a historia que, Daniel pereira um
dia tomou o Daime sozinho em sua casa, ¢ no efeito do cha teve uma visao: dois anjos
lhe entregavam um livro de capa azul, que para Daniel significava o céu de onde viria os
ensinamentos e sabido que essa ja era sua 2* visdo com os 2 anjos. Na primeira, ele
adormeceu na beira de um igarapé depois de uma noitada; dois anjos apareceram para ele
e lhe entregou um livro azul.

Tanto o Brasil como o Peru s3o paises com fortes tradi¢des fundamentadas no uso
da bebida sagrada indigena, o cha, porém, com tradi¢des diferentes, podendo até se dizer
que, existem duas tradi¢des. Enquanto no Brasil, como demonstrado acima, a reinvengao
do ché deu-se na organizacdo de grupos ou igrejas com identidades e ritualistas proprias,
outra tradi¢cao no Peru desenvolveu-se, ou “preservou-se”, a depender de como se queira
observar o fenomeno.

Figura 2 — Mapa conceitual do mito fundador da Ayahuasca nos textos
literarios

3 Entrevista ndo publicada, disponivel nos arquivos da religido, em Porto Velho/RO.

32



i - Revista EDUCAmaz6nia - Educaco Sociedade e Meio Ambiente, Humait4, LAPESAM/GISREA/UFAM/CNPq/
Revista EDUCAmazonia  Epu-ISsN1983-3423 ~IMPRESSA ~ISSN 2318 ~8766 ~COROOM —ISSN 2358-1468 -DIGITAL ONLINE

Pré-génesis:
Dabucuri e Caapi (Ayahuasca)
|

4{ Primeiros humanos ]]
=
[Dabucuri e Caapi (Ayahuasca)JJ
) |
_é(amés, curandeiros, indigenas]]
T

{ Caboclos D

T

l
LT N

[ Narrativas orais ]] ﬁliajantes e escritores]J

L L

(ayahuasca)

g [ Textos literarios da floresta ]] 2

C

Fonte: Eunice Coelho, 2025.
O cha produz certos efeitos fisicos, expande a consciéncia podendo gerar visoes.

A sua interpretacdo ¢ que esta vinculada a contextos culturais diferentes, e assim surgiram,
por exemplo, as igrejas.

No Brasil, as igrejas adaptaram o cha as muitas tradigdes religiosas do pais, como
o catolicismo e as de matrizes africanas, e delas surgiu uma fusdo de elementos e
linguagens fundidas. Do cristianismo preservou-se ainda a hierarquia e o titulo Mestre,
aos dirigentes. No Peru, por outro lado, as tradigdes continuam mais proximas das
tradi¢des andinas ou indigenas, sendo que o lider ¢ chamado xama, brujo, feiticeiro ou
curandeiro.

Assim, o famoso peruano Manuel Cérdova-Rios ¢ um xama ou brujo. De acordo
com sua biografia inicial, escrita por Lamb (1985), ele passou alguns anos entre os
indigenas do Peru na regido de fronteira com o Brasil, onde passou por rituais iniciaticos
que o tornou xama. O interessado podera ler a sua obra e consultar os detalhes dos rituais
com a ayahuasca e observar as diferencas e semelhantes com os rituais das igrejas do

Brasil.

33



. - Revista EDUCAmazonia - Educacdo Sociedade e Meio Ambiente, Humaitd, LAPESAM/GISREA/UFAM/CNPq/
Revista EDUCAmazonia  Epua -ISsN 1983-3423 ~IMPRESSA ~ISSN 2318 ~8766 ~CDROOM —ISSN 2358-1468 -DIGITAL ONLINE

Na obra El chamanismo en el Amazonas, de Carlos Junquera (apud Reverte, 2004,

p.111) encontramos do xamanismo:

O xamanismo ¢ uma religido e precisa, para o seu exercicio, quem oficie os
rituais. O xama ¢ considerado adivinho, visionario, profeta, sacerdote, poeta,
cantor, historiador, curandeiro, etc. E o guardido do universo, e, na esteira, do
equilibrio fisico e psiquico do grupo. Intercede nos embates do mundo do além,
pois esta educado no misticismo de iniciagdo, no exercicio do transe.

Em 2002, o espanhol Javier Reverte visitou o Peru. Em Pucallpa visitou a escola-
ateli¢ do xama e pintor Pablo Amaringo, da etnia Shipibo, que produzia seus quadros sob
o efeito da ayahuasca.

Desejoso de participar de uma sessao, conseguiu participar em Iquitos. Escreveu:

Enquanto falava, Don Humberto ia recebendo as xicaras com a bebida que a
ajudante mais velha preparou, dando uma espécie de beng¢do no calice, enquanto
assoviava e derramava as cinzas do cigarro na beirada e o passava aos presentes.
Um a um, fomos tomando a wayrakaspi. Quando chegou a minha vez, o tomei
num gole e ndo era desagradavel, s6 um pouco forte, mas seu leve amargor ndo
deu nausea no paladar nem na garganta.

As luzes se apagaram. Sacudiram no ar os chocalhos ¢ Don Humberto comegou
uma cantilena que s6 dava para compreender as palavras. Cantava aos “pais”
pedindo “boa medicina” e os que estavam nos bancos aos lados seguiam em
coro. Era um som uniforme, sem elevar a voz, monotono € incomodo.

Pouco depois, Don Humberto, com o canto soando ao seu redor como um leve
runrun, voltou a nos dar instrugdes:

- Tem que se manter ereto no assento, ndo pode baixar a cabeca, para que liquido
desca direto ao estdmago; fechem bem os olhos, para que venha a visdo! Nao os
abra, sendo a visdo vai embora! E pecam aos génios o que quiser: boa saude,
prosperidade no trabalho..., o que estiverem precisando.

Pedi uma boa viagem.

Uns segundos depois, o xama acrescentou:

- Quem precisar vomitar, pode ir ao patio. E quem precisar expulsar por baixo,
que tome um copo de agua e va aos banheiros.

Continuou o canto e os chocalhos. Ndo demorou, levantou-se um dos clientes e
uma pessoa alumiou com uma lanterna. Encheu um copo na pia proxima a minha
cadeira e passou por mim antes de entrar no banheiro.

Assim, foram em fila quase todos os presentes, incluindo os ajudantes de Don
Humberto. Umas pessoas usavam o patio e outros, a privada. Nao darei
explicagdes em detalhes precisos sobre esta parte do cerimonial, mesmo que
alguém possa entender o que acontece com vocé quando estd em uma situagao
semelhante, cercado por espacos destinados ao vomito e a “evacuacdo por
baixo”, como chamou com delicadeza o xama. Cobertos pela mistica do
momento, nenhum dos “cagdes” pareciam se preocupar com a vergonha. O pior
momento aconteceu quando por mim passou uma auxiliar gorda e desastrada de
Don Humberto: cantando, chacoalhava o chocalho e soltava flatuléncias como
uma motocicleta arrancando.

Na verdade, fechei os olhos e esperei as visdes. Nenhuma veio, mas, por sorte,
ndo tive vontade de ir ao patio ou banheiro.

- Pon, pon, pon boa medicina — cantarolava concentrado o xama, repetido pelos
fiéis -, cura, cura, cura, quebraduras; cura os pulmdes; cura o cancer da
Isabelita...

Ia nomeando os doentes que estavam deitados no meio do saldo e as doengas que
os tinha prostrado: rins, Ulceras, cora¢des vacilantes, um pouco de tudo...
(Reverte, 2004, p. 115-116).

34



. - Revista EDUCAmazonia - Educacdo Sociedade e Meio Ambiente, Humaitd, LAPESAM/GISREA/UFAM/CNPq/
Revista EDUCAmazonia  enua -ISSN 1983-3423 —IMPRESSA ~ISSN 2318 ~8766 ~COROOM ~ISSN 2358-1468 -DIGITAL ONLINE

Assim, ficamos conhecendo um pouco do xamanismo peruano.

A Literatura da Floresta e a Ayahuasca
Neste topico iremos apresentar a literatura da floresta ligada ao cha. Destacamos

que, embora ndo exista um conceito definitivo e acabado, adotaremos dois sentidos, um
direto e o outro derivado. No contexto indigena, o termo “literaturas da floresta” ¢
utilizado por Sa (2012, p. 20 e 26) para as “literaturas indigenas”, constituidas em
“cangOes e narrativas”, sem distin¢do entre literatura “oral” ou “escrita”. No presente
trabalho, também ¢ adotado para os textos que tratam do potente liquido indigena, sua
pratica religiosa-cultural, modificada e adaptada aos rituais, crencas e usos das igrejas
fundadas nesse contexto. Aqui, adoto os dois sentidos. Assim, o presente trabalho
desdobra-se no estudo da literatura da floresta produzida a respeito da Ayahuasca, numa
sucessao de tempos € momentos.

Quadro 1 — Das obras, autores e ano de publicagao

Obra Autor Ano

O Livro das Miracgoes. 1984
ALVERGA, Alex Polari de.

O Guia da Floresta 1992

Cartas do Yage BURROUGHS, William e 1984

GINSBERG, Allen
Historia do Povo Juramidam: A cultura do FERNANDES, Vera Froés 1986
Santo Daime

Antes 0 Mundo Nao Existia: mitologia dos KEHIRI, Kehiri e 1995
antigos Desana-Kehiripora PAROKUMU, Umusi
O Feiticeiro do Alto Amazonas: A historiade |LAMB, F. Bruce 1985

Manuel Cérdova-Rios

Oaska: O Evangelho da Rosa. Centro Espiritual
Beneficente Unido do Vegetal MILANEZ, Wania 1988
QOaska: a revelacdo do sentido da vida

Fonte: Eunice Coelho, 2025.
O Livro das Miragoes (1984) e O Guia da Floresta (1992).

Escritos por Alex Polari de Alverga, o primeiro, conforme anunciado no subtitulo,
¢ uma “Viagem ao Santo Daime”, ou seja, uma apresentacdo dos aspectos do cha, da
religido do Santo Daime, e das lendas e mitologias indigenas e dos daimistas. A obra é
escrita numa prosa vigorosa e artistica, simbolista, dando a impressdo de que o leitor

tivesse tomado um gole da por¢cao mégica do cha. Abaixo uns exemplos e recortes:
CHAMAS BAILANTES.

35



. - Revista EDUCAmazonia - Educacdo Sociedade e Meio Ambiente, Humaitd, LAPESAM/GISREA/UFAM/CNPq/
Revista EDUCAmazonia  Epua -ISsN 1983-3423 ~IMPRESSA ~ISSN 2318 ~8766 ~CDROOM —ISSN 2358-1468 -DIGITAL ONLINE

Eu olhava para a fogueira e via as chamas bailarem da mesma forma
como tinha visto os homens e mulheres bailarem o Hinario de Sao
Pedro. (Alverga, 1984, p. 125).

CAPACIDADE SENSORIAL.

Tive momentos de profundidade, serenidade e alegria com meus novos
irmaos e cimplices, principalmente os passaros. Ouvia a noite com toda
sua mintcia. Os adornos canoros abriam a possibilidade de visuais
luminosos que, aqui e ali, se entreviam. (Alverga, 1984, p. 125).

OS MARACAS.

Os maracas representavam o estalido concentrado da energia. Sua
batida moldava e delimitava algo que, sem esse som, parecia uma coisa
imaterial. (Alverga, 1984, p. 125). ONOMATOPEICO.

Os estalidos chegavam ao paradoxo e eu os sentia no corpo. Um séquito
de seres, de forma imprecisa, desceu, trazendo em si a capacidade de
violentar todas as cores e sons, de anular todas as leis que continham
cores e sons, dentro dos seus respectivos volumes. (Alverga, 1984,
p.126).

EPIFANIA.

Por segundos, pensei visualizar a forma desses seres, que precediam os
sons estrepitosos [...]. Eram arcanjos, que se deslocavam, como uma
corte romana em formacao, das estrelas para baixo. Em seguida, tudo
isso se transformava em fluidos vaporosos [...]. Era como se eu e todas
as minhas sensagdes estivéssemos dentro da mente dele [do Padrinho
Mario]. (Alverga, 1984, p. 126).

DAIME.

O homem sempre utilizou desde tempos imemoriais certas “plantas de
poder”, aliados respeitaveis para aqueles que buscavam uma outra
percepgao da Natureza e do Cosmos.

O Daime faz parte dessa tradi¢do. Utilizado desde a antiguidade pelos
Incas, ¢ usado nos dias de hoje em rituais e canticos dentro da floresta.
O segredo que se encerra no cip6 e na folha, no Mestre e na Rainha,
assoma porque tem que assomar. (Alverga, 1984, p.20).

O Daime nio é um liquido, é maneira desse ser espiritual se manifestar
para nos. (Alverga, 1984, p. 38).

Da sua ida a Rio Branco conhecer uma comunidade Daimista, Alverga (1984, p.
38) relembra com ternura de uma fiel da igreja: “Maria; a cena vem direitinho a memoria.
Ela falando e depois abaixando os olhos, como se ficasse envergonhada de dizer algo tao
preciso para definir essa nova doutrina”.

Ao cantar naquela comunidade da floresta os hinos caracteristicos, sentiu que “o
Universo todo tinha os olhos pousados sobre nos, recebendo nossos louvores e cantos”
(Alverga, 1984, p. 222).

O Alex Polari de Alverga fundaria sua propria Igreja e uma Comunidade na Serra
da Mantiqueira, divisa do Rio com Minas Gerais, nos finais da década de 1980.
Provavelmente a descricdo encontrada n’O Livro das Miragdes (1984), a p. 126, da
experiéncia da transformacdo da touceira de bambu seca, em uma touceira cheia de vida
e vigo, numa comunidade daimista de Rio Branco, seja seu proprio insuspeito chamado

para fundar uma igreja, um cercado, ou seu proprio mito fundador. Vejamos:

36



. - Revista EDUCAmazonia - Educacdo Sociedade e Meio Ambiente, Humaitd, LAPESAM/GISREA/UFAM/CNPq/
Revista EDUCAmazonia  Epua -ISsN 1983-3423 ~IMPRESSA ~ISSN 2318 ~8766 ~CDROOM —ISSN 2358-1468 -DIGITAL ONLINE

A minha percepgdo encontrava-se totalmente alterada. Até a velha cerca de
bambus tinha uma vida insuspeita, levava-me ao tempo e ao lugar em que
aquelas varas secas e mortas foram uma touceira de bambu, cheia de vida e
vigo.
Desviei meu foco de atencdo dos sons para o céu; passei a olhar as estrelas,
numa tentativa de ndo ser tragado por aquela viagem auditiva, onde, por alguns
momentos, eu so tinha a percepcdo de mim, como um som. De todas as
estrelas, uma se destacou e foi emitindo uma luz, progressivamente, tdo forte
que, em pouco tempo, era so o que eu via no firmamento. Vi Chico Corrente
dentro dela, como se usasse a estrela como um poderoso canhdo de luz e se
divertisse, focando-me. Algo dizia, como se fosse a voz do Chico:
- Preste atencgdo, essa é a sua estrela.
Depois de alguns momentos, a Forca foi serenando, dando lugar a uma
agradéavel perplexidade diante do que tinha acontecido. (Alverga, 1984, p.
126).

Depois disso, segundo ele, levantou-se e tomou “mais uma dose, dessa vez um

pouco menor” (p.127) e,

Num instante voltou a viagem dos sons, s6 que, dessa vez, as notas musicais ¢
as cores se fundiam em uma s6, formando arabescos suaves, luminarias
bizantinas, icones russos. Cada nota detonava um dispositivo, como se fosse
um caleidoscdopio, mandalas geométricas. (Alverga, 1984, p.127).

O PIANO

Cada novo acorde do piano me montava e desmontava, nessa beleza
indescritivel, e eu, sem peso e solto no espaco, sem gravidade, era parte
daquela maravilha. (Alverga, 1984, p. 127).

Pode-se observar, desses exemplos, tracos literarios, quase poéticos, mesclado
com ritmos musicais.

De fato, o seu primeiro livro ¢ uma coletanea de poesias e poemas sob o titulo
Inventario de Cicatrizes (1978), seguido de Camarim de Prisioneiro (1980), que sdo suas
memorias dos tempos da luta contra os militares. Embora se diga que nao trabalhou mais
com poesia, os seus dois livros citados sdo fortemente influenciados pela estética poética.
Publicou ainda Em Busca do Tesouro, no ano 1982.

Cartas do Yage (1984).

Escrito pelos autores norte-americanos, William Burroughs e Allen Ginsberg, da
geracdo beat ou movimento beat®, os beatniks, ¢ uma novela ou romance epistolar que se
passa na Colombia. De acordo com W. Burroughs, “andei lendo sobre uma droga

chamada Yage, usada pelos indios da cabeceira do Amazonas [...] resolvi me mandar pra

%A locugdo geragdo beat ou movimento beat refere-se inicialmente a um grupo de escritores € poetas norte-americanos
que surgiram durante a era do amadurecimento da chamada Geragdo Silenciosa (1946-1963) e se tornaram conhecidos
entre o final da década de 1950 e o comeco da década de 1960. Posteriormente, o termo acabou por se estender a toda
a subcultura inspirada por esse grupo. Os beatniks foram artistas, escritores, poetas, musicos, entre outros, que
participaram do movimento beat nos anos 50 e principios dos anos 60 que subscreveram um estilo de vida
antimaterialista, na sequéncia da 2.* Guerra Mundial. Fonte: Wikipédia para o presente artigo.

37



. - Revista EDUCAmazonia - Educacdo Sociedade e Meio Ambiente, Humaitd, LAPESAM/GISREA/UFAM/CNPq/
Revista EDUCAmazonia  enua -ISSN 1983-3423 —IMPRESSA ~ISSN 2318 ~8766 ~COROOM ~ISSN 2358-1468 -DIGITAL ONLINE

Colombia em busca do puro barato que expande a mente...”. E claro que os nativos e as
igrejas nao consideram o cha uma droga, um produto de supermercado, ou uma bebida
de roda de esquina, que proporciona “puro barato”.

Trata-se de um relato de dois aventureiros que, a julgar pelo seu conteudo, pouco
ou nada entenderam da profundidade do assunto. Feita esta ressalva, ¢ uma obra que cria
um vibrante universo literdrio ficcional de vivéncia na América do Sul, sem ser uma
narrativa de viagem.

O Feiticeiro do Alto Amazonas (1985).

Outro texto sobre a Amazonia, no contexto do cha, ¢ O Feiticeiro do Alto
Amazonas (1985), de F. Bruce Lamb. O livro ¢ um espantoso relato narrado por Manuel
Cordova-Rios. No inicio dos anos 1960, Lamb, um veterano de muitos anos na Amazonia,
que era guarda-florestal nos Estados Unidos, conheceu o peruano Manuel Cérdova-Rios,
que aos 15 anos de idade fora capturado pelos indios Huni Kui (“povo escolhido”), na
Amazodnia, sendo submetido a um treinamento intensivo com o uso da ayahuasca (ou nixi
honi xuma), onde, devido a sua familiaridade fisica e astral com as ongas, recebeu o titulo
xamanico Ixo Moxo, ou Pantera Negra; onga preta.

No Peru, xamas sdao aqueles que passaram por um rigoroso ritual de iniciacao
conduzido por um lider indigena e fazem uso do potente liquido em contextos de cura e
conhecem a fundo a flora amazonica e sua utilidade medicinal; manejam certas magias e
maleficios em beneficios e varias historias insolitas sdo contadas sobre eles; também sdo
chamados Brujos; ndo fundam igrejas, parece que esse fendmeno aconteceu apenas no
Brasil, e atendem em clinicas, ou consultérios, provavelmente uma cabana de palhas.

Lamb escreveu a histéria da vida do brujo Cérdoba-Rios em Wizard of the Upper
Amazon (O Feiticeiro do Alto Amazonas), 1971, e sobre suas artes de cura em Rio Tigre
and Beyond (1985). Ambos os livros venderam bem e atrairam interesse académico,
aclamagdo e controvérsia. De acordo com Andrew Weil, na introdu¢do da obra, alguns
leitores poderdo achar atraentes as partes das descri¢des do uso da Banisteriopsis caapi,
yagé ou ayahuasca das matas amazonicas.

Historia do Povo Juramidam (1986).

38



i - Revista EDUCAmazonia - Educacdo Sociedade e Meio Ambiente, Humaitd, LAPESAM/GISREA/UFAM/CNPq/
Revista EDUCAmazonia  puA -ISsN 1983-3423 —IMPRESSA ~ISSN 2318 ~8766 ~CDROOM —ISSN 2358-1468 -DIGITAL ONLINE

Escrita por Vera Froés Fernandes’. Apesar do subtitulo “A cultura do Santo
Daime”, no prefacio € dito que a autora soube desfazer no leitor a “primeira impressao de
que a contribui¢do indigena [as religides do cha]” limita-se aos aspectos materiais, isto &,
aos dois vegetais (o cip6 jagube e a folha chacrona) constituintes do cha, pois conserva
as crengas ¢ atitudes nativas, preservando a visao de mundo “dos seringalistas, regatdes
e seringueiros”.

Segundo Fernandes (1986, p. 129 ¢ 147),

A descri¢do e a andlise da histéria do novo Juramidam leva-nos a algumas
conclusdes de interesse para a compreensdo de como se da a utilizagdo de
“plantas magicas” usadas sob condi¢des primitivas na selva amazonica, uma
das poucas regides que existem no mundo onde ocorre tal tipo de fendmeno
religioso.

O ritual do Santo Daime ¢ a pratica aglutinadora das pessoas que constituem o
povo de Juramidam, o povo do mestre Irineu. O Santo Daime ¢é o ordenador da
agio e da logica do universo simbélico da comunidade. E também o
instrumento revelador que desperta o eu interno do individuo.

Oaska: a revelacdo do sentido da vida (1988)

Escrito por Wania Milanez, discipula de um dos mestres dissidentes da Unido do
Vegetal. Mais tarde, contudo, ela escreveu (1988); Oaska o Misterioso Cha da Amazonia:
relatos de experiéncias (2003); e A Magia de Litera (2011), dentre outros livros. Oaska o
Evangelho da Rosa (1988) ¢ uma fic¢do baseada na ayahuasca.

Figura 3 — Mapa mental dos autores

| FERNANDES, 1986 \ ALVERGA, Alex Polari de,
1984 € 1992
i AUTORES ’

meavez. 988 | vo = A2 ; JAS AT

KEHIRI, Kehiri e BURROUGHS, William e
PAROKUMU, Umusi, 1995 GINSBERG, 1984

Fonte: Eunice Coelho, 2025.

"Vera Froés trabalha na Amazodnia desde 1978. Em Rio Branco, Acre, coordenou por 4 anos atividades teatrais e
folcloricas no Sesc e fundou a Fetac, a Federagdo de Teatro Amador do Acre. Em 1980, em Manaus, coordenou e dirigiu
a pega teatral A Grilhagem do Cabega; escreveu ainda a peca Opereta para os mais Pequenos.

39



. - Revista EDUCAmazonia - Educacdo Sociedade e Meio Ambiente, Humaitd, LAPESAM/GISREA/UFAM/CNPq/
Revista EDUCAmazonia  enua -ISSN 1983-3423 —IMPRESSA ~ISSN 2318 ~8766 ~COROOM ~ISSN 2358-1468 -DIGITAL ONLINE

4 CONSIDERACOES FINAIS

Ao historiografar a literatura ou textos da floresta ligados a ayahuasca e as igrejas
fundadas nesse contexto, embora que por amostragem, pois ndo tivemos a inten¢ao de
esgotar o assunto ou analisar todas as obras, 0 que tornaria a tarefa impossivel devido a
limitagdo de recursos e o acesso a toda a literatura relacionada, ¢ uma tarefa relevante,
uma vez que amplia as fronteiras tradicionais da historiografia da literatura amazoénica e
da critica literaria. Nesse aspecto, o objetivo estd sendo alcangado, dentro da metodologia

de andlise exploratdria e com a tematica proposta.

5 REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ALVERGA, Alex Polari de. O Livro das Miracdes. Rio de Janeiro: Editora Rocco,
1984.
. O Guia da Floresta. Rio de Janeiro: Editora Record, 1992.

BURROUGHS, William e GINSBERG, Allen. Cartas do Yage. Traducdo: Bettina
Becker. Porto Alegre: L&PM Editores, 1984.

FERNANDES, Vera Froés. Histéria do Povo Juramidam: A cultura do Santo Daime.
Manaus: Suframa, 1986.

KEHIRI, Kehiri e PAROKUMU, Umusi. Antes 0 Mundo Nao Existia: mitologia dos
antigos Desana-Kehiripora. 2 ed. Sdo Gabriel da Cachoeira, AM: Unirt, 1995.

LABATE, Beatriz Caiuby. A Reinven¢iao do Uso da Ayahuasca nos Centros Urbanos.
Mercado das Letras, SP: 2004.

LAMB, F. Bruce. O Feiticeiro do Alto Amazonas: A historia de Manuel Cérdova-Rios.
Traducao: Claudia Moniz Freire. Rio de Janeiro: Editora Rocco, 1985.

MILANEZ, Wania. Oaska: O Evangelho da Rosa. Centro Espiritual Beneficente
Unido do Vegetal, Campinas, SP, 114 p. 1988.

. Oaska: a revelacio do sentido da vida. Centro Espiritual
Beneficente Unido do Vegetal, Campinas, SP: 1988.

NARANIJO, Plutarco. El ayahuasca em La arqueologia ecuatoriana. In: America
Indigena. Instituto Indigenista Interamericano, Ao XLVI, n°1, Vol XLVI, jan-mar,
1986,p.117ss.

REVERTE, Javier. El Rio de La Desolacion: un viaje por el Amazonas. 5* Ed.
Debolsillo, Espanha: 2012.

40



: . RevistaEDUCAmazdnia - Educagdo S
Revista EDUCAmazonia  Epua-issN1983-3423 —IMPRESSA

SA, Lucia. Literatura da Floresta: textos amazonicos e cultura latino-americana.
Traducao: Maria Ignez Franca. Rio de Janeiro: EQUER]J, 2012.

SILVA-REIS, D., & Bylaardt Volker, C. Historia Literaria Amazonica: novos
percursos. Das Amazonias, 7(2), 7-10. 2024.

Submetido em: 15 de novembro de 2025.
Aprovado em: 15 de dezembro de 2025.
Publicado em: 01 de janeiro de 2026.

41



