
 

   
Este conteúdo está licenciado sob uma  Licença Creative Commons BY-NC-AS 4.0    https://doi.org/10.29280/rappge.v11i1.18313 

R E V I S T A   A M A Z Ô N I D A   v. 11, n. 1  l  2026  [ e-ISSN: 2527-0141] 

 

 

EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA NA TERRA INDÍGENA MÃE 

MARIA NO SUDESTE PARAENSE COMO FERRAMENTA DE 

RESISTÊNCIA CULTURAL 

 
INDIGENOUS SCHOOL EDUCATION IN THE MÃE MARIA INDIGENOUS LAND IN 

SOUTHEAST PARÁ AS A TOOL FOR CULTURAL RESISTANCETITLE   

 

LA EDUCACIÓN ESCOLAR INDÍGENA EN LA TIERRA INDÍGENA MÃE MARIA, 

SURESTE DE PARÁ, COMO HERRAMIENTA DE RESISTENCIA CULTURAL  

 

Marlene Borges de Carvalho1 
Universidade Estadual do Amazonas (UEA) 

   

Mauro Gomes da Costa2 
Universidade Estadual do Amazonas (UEA) 

  

Robson Messias Lucas Santos3 

Universidade Federal do Sul e Sudeste do Pará (UNIFESPA) 

  

José Vicente Souza Aguiar4 
Universidade Estadual do Amazonas (UEA) 

  

Elsa Georgina Aponte Sierra5  

Universidad Pedagógica y Tecnológica de Colombia (UPTC) 

_____________________________________________________ 

 
1 Doutoranda em Educação na Amazônia - EDUCANORTE-UFAM-Universidade Federal do Amazonas / UEA-Universidade do 

Estado do Amazonas (2023-2027); Mestre em Letras UNIFESSPA-Universidade Federal do Sul e Sudeste do Pará (2018-2020); 
Especialista em Língua Inglesa (FIJ); Língua Espanhola (FIJ); Educação a Distância; Gestão, Coordenação, Planejamento e 
Avaliação Escolar (INTA_FID). 

2  Professor Associado da Universidade do Estado do Amazonas/UEA. Doutor em Educação pela Universidade Estadual de 
Campinas-UNICAMP; Mestrado em Educação pela Universidade Federal do Amazonas/UFAM (2004) 

3  Graduando em Educação do Campo com ênfase em Ciencias Sociais; Cineasta e Fotógrafo de profissão e pesquisador dos 
Povos Gavião e Parakanã - sudeste Paraense e do Povo Guajajara do Maranhão. 

4  Graduação em História pela Universidade Federal do Amazonas (1993), mestrado em Sociedade e Cultura na Amazônia pela 
mesma Universidade (2000), Especialização em Políticas Governamentais, Desenvolvimento Sustentável pela Universidade do 
Estado do Amazonas/UEA e doutorado em Educação pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul. Desenvolve estudos e 
pesquisas mobilizando os suportes teóricos fenomenológicos, estabelece aproximações aos estudos da Filosofia da Diferença 
nas áreas da Educação e do Ensino de Ciências. 

5  Professora da Escola de Psicopedagogia da Universidade Pedagógica e Tecnológica da Colômbia (UPTC). Doutora em Educação 
– UPTC – RUDECOLOMBIA; Mestre em Educação – Universidade Externado da Colômbia; Especialista em Necessidades de 
Aprendizagem em Leitura, Escrita e Matemática – UPTC; Licenciada em Psicologia Educacional – Universidade Pedagógica e 
Tecnológica da Colômbia. 

about:blank
https://doi.org/10.29280/rappge.v11i1.18313


  

___________________________________________________________________________________ 

___________________Revista Amazônida, Manaus, AM, vol. 11, n. 1. p. 01 – 16, 2026__________________  
 

 
 

 Educação escolar indígena na terra indígena Mãe Maria no Sudeste paraense como ferramenta de resistência 
cultural 

2 

Resumo 

Este artigo analisa a educação escolar indígena na Terra Indígena Mãe Maria, localizada em Bom Jesus do Tocantins 
(PA), sob a perspectiva das relações entre o Estado ampliado, hegemonias e a resistência cultural do povo Gavião. A 
pesquisa qualitativa baseou-se em revisão bibliográfica e análise documental, visando compreender como as políticas 
públicas e as práticas pedagógicas influenciam a construção de uma educação específica, diferenciada, bilíngue e 
intercultural. Os resultados evidenciam que, apesar das tentativas de homogeneização cultural, as comunidades 
indígenas têm promovido ações de resistência e fortalecimento de suas identidades por meio da educação. Essa análise 
revela não apenas os impactos das políticas estatais sobre a educação indígena, mas também destaca o protagonismo 
dos povos Gavião na construção de alternativas pedagógicas que reafirmam suas identidades. A educação, nesse 
contexto, torna-se instrumento de luta, memória e continuidade dos saberes ancestrais diante das hegemonias. 

Palavras-chaves: Educação Escolar Indígena; Resistência Cultural; Povos Gavião; Políticas Públicas; Interculturalidade. 

Abstract 

This article analyzes Indigenous school education in the Mãe Maria Indigenous Land, located in Bom Jesus do Tocantins 
(Pará, Brazil), from the perspective of the relationships between the extended State, hegemonies, and the cultural 
resistance of the Gavião people. The qualitative research was based on a literature review and document analysis, aiming 
to understand how public policies and pedagogical practices influence the construction of a specific, differentiated, 
bilingual, and intercultural education. The results show that, despite attempts at cultural homogenization, Indigenous 
communities have promoted actions of resistance and the strengthening of their identities through education. This analysis 
reveals not only the impacts of state policies on Indigenous education but also highlights the protagonism of the Gavião 
peoples in constructing pedagogical alternatives that reaffirm their identities. In this context, education becomes an 
instrument of resistance, memory, and continuity of ancestral knowledge in the face of hegemonies. 

Keywords: Indigenous School Education; Cultural Resistance; Gavião Peoples; Public Policies; Interculturality 

Resumen 
 

Este artículo analiza la educación escolar indígena en la Tierra Indígena Mãe Maria, ubicada en Bom Jesus do Tocantins 
(PA), desde la perspectiva de las relaciones entre el Estado expandido, las hegemonías y la resistencia cultural del pueblo 
Gavião. La investigación cualitativa se basó en una revisión bibliográfica y análisis documental, con el objetivo de 
comprender cómo las políticas públicas y las prácticas pedagógicas influyen en la construcción de una educación 
específica, diferenciada, bilingüe e intercultural. Los resultados muestran que, a pesar de los intentos de homogeneización 
cultural, las comunidades indígenas han promovido acciones de resistencia y fortalecimiento de sus identidades a través 
de la educación. Este análisis revela no solo los impactos de las políticas estatales en la educación indígena, sino que 
también destaca el papel protagónico del pueblo Gavião en la construcción de alternativas pedagógicas que reafirman 
sus identidades. La educación, en este contexto, se convierte en un instrumento de lucha, memoria y continuidad del 
conocimiento ancestral frente a las hegemonías. 
 
Palabras clave: Educación Escolar Indígena; Resistencia Cultural; Pueblos Gavião; Políticas Públicas; Interculturalidad. 
 

INTRODUÇÃO 

 A educação escolar indígena no Brasil tem sido marcada por tensões entre as 

políticas estatais e as práticas culturais dos povos originários. Na Terra Indígena Mãe Maria, 

os povos Gavião enfrentam desafios para implementar uma educação que respeite suas 

especificidades culturais e linguísticas. A Educação Indígena desempenha um papel crucial 

na preservação e resistência das culturas ancestrais dos povos indígenas, servindo como 



  

___________________________________________________________________________________ 

___________________Revista Amazônida, Manaus, AM, vol. 11, n. 1. p. 01 – 15, 2026__________________  
 

 
 

CARVALHO, Marlene Borges de et al. 3 

uma ferramenta estratégica na luta contra a assimilação cultural e a homogeneização 

global. Historicamente, a educação formal ocidental tem sido frequentemente imposta a 

essas comunidades, resultando na perda de tradições e línguas nativas. Entretanto, um 

movimento crescente entre as comunidades indígenas tem buscado reverter esse processo 

por meio da educação. Justificamos o estudo esclarecendo que é necessário compreender 

as dinâmicas entre o Estado ampliado e as comunidades indígenas para fundamentar e 

identificar os mecanismos de hegemonia e as estratégias de resistência cultural presentes 

na educação escolar indígena. Objetivamos analisar as influências do Estado ampliado na 

educação escolar indígena na Terra Indígena Mãe Maria, bem como identificar as práticas 

pedagógicas que promovem a resistência cultural e a valorização das identidades 

indígenas. A pesquisa adotou uma abordagem qualitativa, com revisão bibliográfica de 

estudos sobre educação indígena, análise de documentos oficiais e legislações pertinentes, 

além de relatos de experiências educacionais na Terra Indígena Mãe Maria. 

O ESTADO AMPLIADO E A EDUCAÇÃO INDÍGENA 

O conceito de Estado ampliado, conforme Gramsci (1978), abrange não apenas as 

instituições políticas, mas também as estruturas sociais e culturais que perpetuam a 

hegemonia dominante. Na educação indígena, isso se manifesta nas políticas públicas que, 

muitas vezes, não consideram as especificidades culturais dos povos originários. Segundo 

Pureza (2021), os Territórios Etnoeducacionais, instituídos pelo Decreto nº 6.861/2009, 

representam uma tentativa de promover uma educação diferenciada, mas ainda enfrentam 

desafios na sua implementação efetiva. Dessa maneira, a educação indígena e a educação 

escolar indígena possuem sentidos diferentes dentro das comunidades. Segundo Carvalho 

(2020), a educação indígena é o processo tradicional de aprendizagem que ocorre no 

cotidiano da aldeia, por meio da oralidade, da convivência, dos rituais, do trabalho coletivo 

e da transmissão dos conhecimentos pelos mais velhos, fortalecendo a cultura e a 

identidade do povo. Já a educação escolar indígena, conforme explica Fernandes (2010), 

é a educação formal realizada na escola, construída em diálogo com o Estado, mas que 

deve ser bilíngue, intercultural e específica, respeitando os modos próprios de ensinar e 

aprender de cada povo. Assim, enquanto a educação indígena nasce da vida comunitária, 

a educação escolar indígena busca integrar os saberes tradicionais ao ambiente escolar, 

garantindo que a escola não rompa com a cultura, mas a fortaleça. 

A concepção de Estado ampliado, conforme desenvolvida por Gramsci (1978), 

compreende o Estado não apenas como o aparato coercitivo tradicional, mas também como 



  

___________________________________________________________________________________ 

___________________Revista Amazônida, Manaus, AM, vol. 11, n. 1. p. 01 – 16, 2026__________________  
 

 
 

 Educação escolar indígena na terra indígena Mãe Maria no Sudeste paraense como ferramenta de resistência 
cultural 

4 

a soma das instituições da sociedade civil que exercem influência ideológica e cultural sobre 

a população. Nesse contexto, a educação escolar indígena no Brasil pode ser vista como 

uma ferramenta através da qual o Estado busca consolidar sua hegemonia, promovendo 

valores e práticas que visam à integração dos povos indígenas à cultura dominante. 

Segundo Gramsci, o Estado ampliado é composto pela sociedade política e pela sociedade 

civil, sendo a hegemonia exercida por meio da combinação de coerção e consenso 

(Gramsci, 1978). Assim, a escola torna-se um espaço estratégico para a difusão de 

ideologias que sustentam a ordem vigente.  

A categoria de Estado ampliado é pertinente para analisar a escola indígena como 

espaço de disputa, pois evidencia que a educação escolar opera no cruzamento entre 

sociedade política e sociedade civil, incorporando influências de políticas públicas, mídias, 

igrejas e culturas de massa que historicamente atuaram para integrar e controlar os povos 

indígenas. Nesse sentido, a escola pode tanto funcionar como espaço contra-hegemônico 

de negociação – quando apropriada pelas comunidades e articulada aos saberes 

tradicionais – quanto como instrumento de controle social, sobretudo quando se distancia 

da educação indígena que acontece nas famílias e na vida comunitária, onde valores, 

crenças, rituais e conhecimentos são transmitidos de modo integral. É por isso que, como 

afirma Benites (2009, p. 93), “seria totalmente equivocado argumentar que uma instituição 

burocrática externa a essas famílias, como o sistema de escola homogeneizante, oferecido 

pelo Estado, possa substituir esse papel de educador de cada família”. Assim, compreender 

a escola indígena requer considerar tanto sua dimensão política – moldada por estruturas 

estatais e históricas de assimilação – quanto sua potencialidade de resistência cultural 

quando construída a partir das epistemologias e protagonismo dos próprios povos 

indígenas. 

Historicamente, os programas de educação indígena implementados no Brasil, 

especialmente entre as décadas de 1940 e 1970, refletem essa dinâmica. Instituições como 

o Serviço de Proteção ao Índio (SPI) e, posteriormente, a Fundação Nacional do Índio 

(FUNAI), desenvolveram políticas educacionais que, sob o pretexto de promover o 

desenvolvimento e a integração, buscaram inculcar valores nacionais nas comunidades 

indígenas. Essas iniciativas, muitas vezes, desconsideraram as especificidades culturais e 

linguísticas dos povos indígenas, promovendo uma forma de assimilação cultural. 

Conforme Platero (2017), tais programas foram utilizados para negociar valores e 

comportamentos considerados nacionais, visando à formação de uma hegemonia do 

Estado ampliado entre os povos indígenas. Essa abordagem evidencia como a educação 



  

___________________________________________________________________________________ 

___________________Revista Amazônida, Manaus, AM, vol. 11, n. 1. p. 01 – 15, 2026__________________  
 

 
 

CARVALHO, Marlene Borges de et al. 5 

foi instrumentalizada como meio de dominação cultural, ao invés de ser um espaço de 

valorização e fortalecimento das identidades indígenas. 

Essa instrumentalização da educação como ferramenta de dominação cultural 

refletiu uma lógica colonialista, em que o desenvolvimento era entendido como sinônimo de 

ocidentalização. As escolas indígenas, nesse período, operavam como espaços de 

silenciamento das línguas originárias, de apagamento dos sistemas de conhecimento 

tradicionais e de imposição de valores alheios às cosmovisões indígenas. O currículo era 

padronizado e alheio às realidades locais, reforçando a ideia de que a identidade indígena 

era um obstáculo à modernização. Com isso, os processos educativos deixaram de ser 

emancipatórios e passaram a ser mecanismos de controle social, sustentando a hegemonia 

estatal sobre os territórios e corpos indígenas. 

Contudo, nas décadas seguintes, com o fortalecimento dos movimentos indígenas e 

a pressão por reconhecimento de direitos, especialmente a partir da Constituição de 1988, 

essa lógica começou a ser questionada. As comunidades indígenas passaram a reivindicar 

uma educação diferenciada, que dialogasse com seus saberes, línguas e práticas culturais. 

Essa mudança de paradigma exigiu – e ainda exige – a revisão das bases legais, 

curriculares e institucionais da educação escolar indígena. Ainda que avanços tenham 

ocorrido, o legado assimilacionista permanece presente em muitas práticas educacionais, 

o que reforça a necessidade de uma vigilância constante e de uma atuação política ativa 

por parte das comunidades indígenas na construção de seus próprios projetos educativos. 

PRÁTICAS PEDAGÓGICAS E RESISTÊNCIA CULTURAL 

As práticas pedagógicas nas escolas indígenas têm se configurado como 

instrumentos de resistência cultural, promovendo a valorização e a preservação das 

identidades étnicas. A integração de saberes tradicionais aos currículos escolares permite 

que os estudantes indígenas reconheçam e se apropriem de suas heranças culturais, 

fortalecendo sua autoestima e identidade. Essa abordagem pedagógica não apenas 

transmite conhecimentos acadêmicos, mas também incorpora elementos culturais, como 

línguas nativas, rituais e histórias orais, proporcionando uma educação contextualizada e 

significativa para as comunidades indígenas, que articulam saberes ancestrais ao currículo 

formal, como a revitalização e uso da língua Jê Gavião (tronco da Tupi-Guarani) como 

língua de instrução nas atividades de oralidade, aulas de etnobotânica conduzidas com 

anciãos para reconhecimento de plantas medicinais, atividades de memória cultural, como 

relatos de história do clã, guiados por narradores tradicionais, em especial seu Nâkoti (pajé, 



  

___________________________________________________________________________________ 

___________________Revista Amazônida, Manaus, AM, vol. 11, n. 1. p. 01 – 16, 2026__________________  
 

 
 

 Educação escolar indígena na terra indígena Mãe Maria no Sudeste paraense como ferramenta de resistência 
cultural 

6 

curandeiro do povo Gavião), oficinas de cantos  e ritual de iniciação Pemp (para apresentar 

o jovem à vida adulta e, assim, assumir responsabilidades da comunidade),  integradas à 

disciplina de Arte e Cultura, vivências no mato para ensinar técnicas tradicionais de caça e 

coleta, posteriormente discutidas em sala como conhecimento ecológico tradicional 

(Parkateje, 2023). 

Foram analisados documentos oficiais e legislações fundamentais, como a 

Constituição de 1988, a LDB/1996, as DCNEI/2012, o Decreto 6.861/2009 e documentos 

pedagógicos produzidos pelas escolas da TI Mãe Maria, escolhidos por representarem o 

arcabouço jurídico e normativo que orienta a educação escolar indígena no Brasil. Os 

relatos de experiências foram registrados durante atividades pedagógicas realizadas entre 

2023 e 2024 na Escola Indígena Kuxware Kriamretije, em diálogo com docentes e anciãos, 

constituindo dados descritivos validados pela comunidade. As práticas pedagógicas 

observadas demonstram resistência cultural e valorização identitária, incluindo uso da 

língua Jê Gavião como língua de instrução nas atividades descritas acima, todas 

relacionadas às vivências territoriais integradas ao currículo, reafirmando a legitimidade dos 

saberes tradicionais na escola e fortalecendo o pertencimento cultural dos estudantes. 

Além disso, a gestão educacional nas escolas indígenas desempenha um papel 

crucial na promoção da resistência cultural. A participação ativa da comunidade na 

elaboração e implementação de projetos pedagógicos assegura que as práticas 

educacionais estejam alinhadas às necessidades e valores locais. Essa gestão 

compartilhada fortalece a autonomia das comunidades indígenas, permitindo que elas 

definam os rumos de sua educação de acordo com suas tradições e aspirações. Assim, a 

educação escolar indígena se estabelece como um espaço de diálogo intercultural, onde o 

respeito mútuo entre diferentes formas de conhecimento é essencial para a construção de 

uma sociedade mais justa e plural (Carvalho, 2020). 

Na Escola Indígena Kuxware Kriamretije, localizada na aldeia Kriamretije, Terra 

Indígena Mãe Maria, em Bom Jesus do Tocantins/PARÁ, observamos a adoção de práticas 

pedagógicas que valorizam os saberes tradicionais e a língua materna também usada em 

outras escolas da Terra Indígena, como a Pẽptykre Parkatejê. De acordo com um estudo 

realizado na escola, as professoras indígenas e não indígenas trabalham conjuntamente 

para integrar os conhecimentos tradicionais como o principal deles – a revitalização da 

língua Jê – ao currículo escolar, promovendo uma educação intercultural que fortalece a 

identidade cultural dos alunos (Parkateje, 2023). Esses saberes foram utilizados nas 

atividades pedagógicas de modo contextualizado; conforme Carvalho (2020), as aulas de 



  

___________________________________________________________________________________ 

___________________Revista Amazônida, Manaus, AM, vol. 11, n. 1. p. 01 – 15, 2026__________________  
 

 
 

CARVALHO, Marlene Borges de et al. 7 

etnobotânica ocorreram em caminhadas, com seu Nãkoti (curandeiro) no território para 

identificação de plantas medicinais; as narrativas dos clãs (mais velhos) foram trabalhadas 

como textos orais, registrados e discutidos em sala; os cantos rituais e a musicalidade 

tradicional foram incorporados às práticas de Arte e Cultura; as vivências de caça, coleta e 

manejo da floresta foram transformadas em conteúdos de Ciências e Educação Ambiental. 

As práticas pedagógicas adotadas, portanto, combinavam territórios de aprendizagem 

(aldeia, floresta, casa dos anciãos) com metodologias participativas, como rodas de 

conversa, aprendizagem pela observação, projetos de investigação cultural e atividades 

bilíngues em língua Jê Gavião e em português. Observou-se que essas práticas 

fortaleceram a identidade dos estudantes à medida que reafirmavam o valor dos saberes 

ancestrais, colocavam a língua indígena no centro das interações pedagógicas, promoviam 

o orgulho de pertencimento ao clã e reconheciam os mais velhos como autoridades de 

conhecimento. Esse reconhecimento se expressou no aumento da participação dos 

estudantes nas atividades culturais, no uso mais frequente da língua materna, no 

fortalecimento da autoestima e na percepção de que a escola não é um espaço de ruptura 

com a tradição, mas de continuidade e reexistência cultural. 

Ao incorporar os saberes ancestrais nas práticas pedagógicas, as escolas indígenas 

tornam-se espaços de diálogo entre culturas, onde o conhecimento ocidental não se 

sobrepõe, mas se articula com os modos de vida tradicionais. Essa interculturalidade crítica 

rompe com a lógica colonial da escola como instrumento de assimilação, promovendo uma 

educação que respeita os territórios, os tempos e os sentidos próprios das comunidades. 

O reconhecimento das línguas indígenas como meios legítimos de ensino, por exemplo, é 

um passo fundamental na construção de uma escola que não nega, mas afirma as 

identidades originárias. 

Carvalho (2020) ao refletir sobre a interface entre os saberes tradicionais indígenas 

e os conhecimentos escolares, especialmente no contexto da educação escolar indígena 

no sudeste do Pará, deixa suas contribuições e destacam a importância de integrar os 

conhecimentos ancestrais do povo Gavião ao currículo escolar, promovendo uma educação 

intercultural que valorize a identidade e a cultura indígena.  A pesquisadora destaca a 

importância da oralidade e da memória como instrumentos fundamentais para a valorização 

da cultura indígena, especialmente entre os Gavião-Parkatêjê. Ela mostra como a escola 

indígena deve estar comprometida não apenas com o ensino formal, mas com a 

preservação da língua Jê e das práticas culturais tradicionais; evidencia também a tensão 

entre a modernidade imposta pelos kupẽ (não indígenas) e os saberes tradicionais, 



  

___________________________________________________________________________________ 

___________________Revista Amazônida, Manaus, AM, vol. 11, n. 1. p. 01 – 16, 2026__________________  
 

 
 

 Educação escolar indígena na terra indígena Mãe Maria no Sudeste paraense como ferramenta de resistência 
cultural 

8 

ressaltando que a educação escolar nas aldeias precisa dialogar com os conhecimentos 

ancestrais, respeitando a cosmovisão indígena. A autora também defende que a resistência 

cultural se manifesta nas narrativas orais, nas atividades rituais e nos esforços dos mais 

velhos em transmitir sua sabedoria aos jovens, mesmo diante do risco da perda linguística 

e cultural provocada pelos impactos externos e pelo desinteresse das novas gerações 

A educadora e pesquisadora (Carvalho, 2020), tem diversas reflexões com relação 

à educação e (é) uma delas e a valorização dos saberes tradicionais, onde ele enfatiza a 

necessidade de reconhecer e incorporar os conhecimentos tradicionais do povo Gavião, 

como a língua materna, os rituais, as práticas de subsistência e as narrativas orais, no 

processo educativo. Ela argumenta que esses saberes são fundamentais para a formação 

da identidade indígena e devem ser transmitidos às novas gerações por meio da escola.  

Outra reflexão que Carvalho (2020) traz, está relacionada à educação bilíngue e 

intercultural, onde ele defende a implementação de uma educação bilíngue, que utilize tanto 

a língua indígena quanto o português, permitindo que os alunos desenvolvam competências 

em ambas as línguas. Além disso, propõe uma abordagem intercultural que promova o 

diálogo entre os saberes indígenas e os conhecimentos científicos ocidentais, respeitando 

as especificidades culturais do povo Gavião. 

Com relação à formação de professores indígenas, destacamos a importância da 

formação de professores indígenas comprometidos com a valorização da cultura e dos 

saberes tradicionais. Acreditamos que esses educadores desempenham um papel crucial 

na construção de uma educação escolar indígena que atenda às necessidades e 

aspirações das comunidades e acrescenta como quarto ponto a produção de materiais 

didáticos específicos, enfatizando a criação de materiais didáticos que reflitam a realidade 

e a cultura do povo Gavião, contribuindo para uma aprendizagem significativa e 

contextualizada. Esses materiais devem ser desenvolvidos em colaboração com as 

comunidades indígenas, garantindo sua relevância e autenticidade. A valorização dos 

saberes tradicionais se expressa, por exemplo, nas aulas de etnobotânica conduzidas com 

a presença de anciãos, que orientam os estudantes no reconhecimento de plantas 

medicinais e técnicas de manejo ambiental, integrando ao currículo conhecimentos 

transmitidos oralmente de geração em geração; ademais, instrução nas atividades de 

oralidade, nos cantos tradicionais trabalhados na disciplina de Arte e nas narrativas dos 

clãs registradas em projetos de leitura, assegurando que o ensino formal dialogue com a 

cosmologia e com os modos de vida próprios do povo. 



  

___________________________________________________________________________________ 

___________________Revista Amazônida, Manaus, AM, vol. 11, n. 1. p. 01 – 15, 2026__________________  
 

 
 

CARVALHO, Marlene Borges de et al. 9 

As reflexões de professores indígenas e não indígenas contribuem para o 

fortalecimento da educação escolar indígena, promovendo a valorização dos saberes 

tradicionais e a construção de uma pedagogia intercultural que respeite e celebre a 

diversidade cultural dos povos indígenas. Tais práticas fortalecem identidade, autoestima e 

continuidade cultural, segundo Baniwa (2022) – renomado intelectual e educador indígena 

do povo Baniwa, cujo nome aparece também como Luciano em algumas obras – tem se 

destacado por suas reflexões críticas sobre a educação escolar indígena no Brasil. Ele 

propõe uma ruptura com os paradigmas coloniais, defendendo uma educação intercultural, 

bilíngue e enraizada nas cosmologias e saberes tradicionais dos povos indígenas. 

Luciano (2019) argumenta que a educação indígena deve ser compreendida como 

um processo formativo e transformativo, cujo propósito é o manejo do mundo no sentido de 

compreendê-lo para respeitá-lo e dele garantir o equilíbrio da vida e da existência humana 

e da natureza. Ele contrapõe essa visão à ideia globalizada do conhecimento para 

exploração, destruição e dominação da natureza e da vida.  

Quando se trata de “Língua, educação e interculturalidade na perspectiva indígena”, 

Luciano (2017) destaca a importância das línguas indígenas nas cosmologias e na vida 

contemporânea dos povos indígenas. Ele enfatiza a necessidade de valorizar os meios 

pedagógicos tradicionais na valorização das línguas indígenas, por meio da oralidade e do 

papel dos mais velhos, bem como da apropriação adequada e radical da escola para esse 

mesmo fim, superando sua tendência fortemente colonialista, eurocêntrica e 

brancocêntricas. 

Além disso, Baniwa (2022) ressalta que a educação escolar indígena deve ser 

construída com a participação efetiva dos alunos, professores, anciãos, pais e da 

comunidade como um todo, na busca por concretizar uma escola norteada pelas 

pedagogias indígenas, numa relação direta do ensino com os projetos de cada sociedade. 

Ele afirma que a educação escolar indígena intercultural, bilíngue e diferenciada surgiu 

como contraponto ao projeto colonizador da escola tradicional imposta aos povos 

indígenas, que negava e condenava os saberes, as culturas, as línguas e os modos de vida 

tradicionais. O educador indígena enfatiza que a educação escolar indígena é estratégica 

na construção dos projetos societários de futuro dos povos indígenas. Ele defende que a 

escola indígena deve ser um espaço de resistência e de afirmação das identidades 

culturais, contribuindo para o fortalecimento das línguas, culturas e territórios indígenas. 

O professor e antropólogo indígena João Rivelino Rezende Barreto, pertencente ao 

povo Tukano (também conhecido como Yepamahsã), oferece uma perspectiva singular 



  

___________________________________________________________________________________ 

___________________Revista Amazônida, Manaus, AM, vol. 11, n. 1. p. 01 – 16, 2026__________________  
 

 
 

 Educação escolar indígena na terra indígena Mãe Maria no Sudeste paraense como ferramenta de resistência 
cultural 

10 

sobre a educação indígena, fundamentada em sua trajetória pessoal e acadêmica. Nascido 

na comunidade São Domingos, no rio Tiquié, na região do Alto Rio Negro, Amazonas, 

Barreto é doutor em Antropologia Social pela Universidade Federal de Santa Catarina 

(UFSC) e atua como docente nessa instituição. Em sua obra “Úkũsse: formas de 

conhecimento nas artes do diálogo tukano”, Barreto (2022) apresenta o conceito de Úkũsse 

como central para compreender as formas de conhecimento de seu povo. Esse conceito, 

traduzido como “arte do diálogo”, abrange práticas como basesé (benzimentos), barsamori 

(arte musical) e kehtí (histórias), que são fundamentais na transmissão de saberes e na 

organização social tukano  

Barreto (2022) enfatiza a importância de os indígenas “dominarem a escola”, ou seja, 

apropriarem-se das instituições educacionais para fortalecer suas culturas e promover a 

autonomia diz que entende que a escola é sim importante nas aldeias, mas o mais 

importante é o aluno indígena dominar a escola e não a escola dominar o indígena. Sua 

abordagem metodológica, denominada “etnografia em casa”, valoriza a escuta e a 

interpretação dos saberes tradicionais a partir do convívio e da experiência cotidiana nas 

comunidades indígenas. Essa perspectiva busca integrar os conhecimentos indígenas aos 

acadêmicos, promovendo um diálogo intercultural que reconhece a validade e a 

complexidade dos saberes originários.  

Barreto (2022) também destaca os desafios enfrentados pelos docentes indígenas 

no meio acadêmico, como o preconceito e a falta de políticas inclusivas. Ele relata episódios 

em que sua presença como professor universitário foi questionada devido à sua identidade 

indígena, ressaltando a necessidade de ampliar a representatividade e garantir 

oportunidades equitativas para os povos indígenas nas instituições de ensino superior.  

Assim, Barreto (2022) propõe uma educação indígena que valoriza os saberes 

tradicionais, promove a autonomia cultural e busca a integração respeitosa entre os 

conhecimentos indígenas e os acadêmicos. Sua atuação como professor e pesquisador 

representa um avanço significativo na luta por uma educação mais inclusiva e intercultural 

no Brasil. 

No entanto, a efetivação dessas práticas enfrenta inúmeros desafios, como a 

escassez de materiais didáticos bilíngues e culturalmente referenciados, a falta de 

formação adequada para os professores e a rigidez dos modelos curriculares impostos 

pelas secretarias de educação. Muitas vezes, os professores indígenas precisam criar suas 

próprias estratégias pedagógicas, adaptando conteúdos e metodologias às realidades 

locais, assim como evidenciado na nossa participação das aulas e atividades no segundo 



  

___________________________________________________________________________________ 

___________________Revista Amazônida, Manaus, AM, vol. 11, n. 1. p. 01 – 15, 2026__________________  
 

 
 

CARVALHO, Marlene Borges de et al. 11 

semestre de 2024. Isso evidencia a urgência de políticas públicas que reconheçam e 

apoiem a autonomia pedagógica das comunidades indígenas, garantindo as condições 

necessárias para que a educação escolar seja um instrumento de fortalecimento cultural e 

não de exclusão. 

Fernandes (2010) é professora indígena e destaca a importância de uma educação 

escolar indígena que esteja profundamente enraizada na realidade e nos projetos de vida 

dos próprios povos indígenas. Ao afirmar que essa educação deve partir da comunidade e 

valorizar seus saberes, memórias e tradições, a autora está defendendo uma pedagogia 

que respeita a identidade étnica e a autonomia cultural. No entanto, ela também reconhece 

que essa educação não pode ser isolada: é necessário que haja um diálogo com outros 

saberes, com o mundo externo, para que os povos indígenas possam transitar entre 

diferentes contextos sem perder sua essência. Assim, Fernandes propõe uma educação 

que articule tradição e transformação, cultura própria e interculturalidade, como caminho 

para fortalecer os povos indígenas frente aos desafios contemporâneos em sua pesquisa 

de mestrado na aldeia KyikatêJê, povo Gavião, sudeste paraense. 

 

A educação escolar indígena deve ser uma iniciativa de caráter comunitário, 
vinculada aos projetos societários de cada povo. Deve considerar os saberes e 
conhecimentos, reafirmar a identidade étnica, as tradições e a memória histórica 
dos indígenas, mas deve também interagir com os novos saberes e relações 
advindas de outros povos. Ou seja, a educação escolar indígena deve abordar a 
cultura indígena e os novos saberes oriundos de outras sociedades (FERNANDES, 
2010, p. 47). 

 

Além disso, é importante destacar que essas práticas pedagógicas não se restringem 

ao espaço da sala de aula. Em muitas comunidades, o processo educativo ocorre de forma 

ampliada, envolvendo anciãos, lideranças e outros membros da coletividade. A transmissão 

de saberes acontece em mutirões, festividades, rituais e no contato direto com a natureza, 

configurando uma pedagogia do cotidiano. Essa dimensão comunitária da educação 

contribui para a formação de sujeitos comprometidos com a defesa de seus territórios e 

com a continuidade de seus modos de vida, reafirmando a escola como aliada na luta pela 

autodeterminação dos povos indígenas. 

 DESAFIOS E PERSPECTIVAS NOS PROCESSOS EDUCACIONAIS 

A educação escolar indígena no Brasil enfrenta desafios significativos que 

comprometem sua eficácia e relevância cultural. Entre os principais obstáculos estão a 

escassez de infraestrutura adequada, a falta de materiais didáticos específicos e a 



  

___________________________________________________________________________________ 

___________________Revista Amazônida, Manaus, AM, vol. 11, n. 1. p. 01 – 16, 2026__________________  
 

 
 

 Educação escolar indígena na terra indígena Mãe Maria no Sudeste paraense como ferramenta de resistência 
cultural 

12 

insuficiente formação de professores indígenas. Essas deficiências refletem a negligência 

histórica do poder público em implementar políticas educacionais que respeitem e valorizem 

as culturas indígenas. Além disso, muitas escolas indígenas não são devidamente 

regulamentadas pelos sistemas de ensino, o que dificulta a oferta de uma educação 

diferenciada e de qualidade, conforme Fernandes (2010). 

Diante desses desafios, há perspectivas promissoras para a educação escolar 

indígena, assim, a valorização dos saberes tradicionais e a promoção de uma educação 

intercultural têm ganhado espaço nas discussões sobre políticas educacionais conforme 

Fernandes (2010). Iniciativas que buscam integrar os conhecimentos ancestrais aos 

currículos escolares, respeitando as especificidades culturais e linguísticas de cada povo, 

são fundamentais para fortalecer a identidade indígena e promover a resistência cultural. 

Além disso, a participação ativa das comunidades indígenas na gestão escolar e na 

elaboração de projetos pedagógicos contribui para uma educação mais contextualizada e 

significativa, segundo a professora. Ela acrescenta que é essencial que o Estado e a 

sociedade civil se comprometam com a implementação de políticas públicas que garantam 

o direito à educação diferenciada, assegurando recursos adequados e formação contínua 

para os educadores indígenas. 

Passadas quase quatro décadas desde a Constituição de 1988, que assegura aos 

povos indígenas o direito a modelos educativos diferenciados, reconhecem-se avanços 

importantes, mas também muitos obstáculos que permanecem: insuficiência de recursos 

públicos, ausência de materiais pedagógicos adequados, carência de formação específica 

para professores indígenas e falta de condições dignas de trabalho para esses 

profissionais. Assim, considerando essas lacunas, a inclusão das melhorias sugeridas no 

parecer, aliada à integração dos relatos observados na Terra Indígena Mãe Maria, ampliará 

a qualidade da análise e reforçará a defesa por uma educação escolar indígena realmente 

alinhada às particularidades culturais e pedagógicas de cada povo. 

 Ainda que haja construção de escolas específicas para indígenas do Pará ou região 

Amazônica, e represente um avanço simbólico e material, por parte dos educadores, é 

fundamental que tais iniciativas venham acompanhadas de uma escuta ativa das 

comunidades indígenas quanto à gestão escolar, currículo, calendário e práticas 

pedagógicas. A simples edificação de uma estrutura física não garante, por si só, a 

efetivação de uma educação intercultural. O protagonismo indígena precisa estar presente 

em todas as etapas do processo educativo, da formulação à implementação das políticas 



  

___________________________________________________________________________________ 

___________________Revista Amazônida, Manaus, AM, vol. 11, n. 1. p. 01 – 15, 2026__________________  
 

 
 

CARVALHO, Marlene Borges de et al. 13 

públicas, assegurando que a escola funcione como um espaço de valorização das línguas, 

saberes e cosmologias originárias (Carvalho, 2020). 

Outro ponto crucial diz respeito à formação inicial e continuada de professores 

indígenas. Muitos atuam em suas comunidades sem a devida qualificação pedagógica, não 

por falta de interesse ou competência, mas pela ausência de políticas de formação 

específicas, territorializadas e culturalmente referenciadas. Os cursos ofertados por 

instituições de ensino superior, quando existentes, muitas vezes não consideram as 

realidades locais, os modos de vida e os projetos políticos-educacionais das comunidades 

indígenas (Fernandes, 2010). É necessário um investimento contínuo e dialógico, que 

articule saberes acadêmicos e tradicionais em propostas formativas contextualizadas. 

É relevante destacar que a resistência de algumas instituições educacionais à 

implementação plena da educação escolar indígena evidencia uma tensão histórica entre 

modelos assimilacionistas e propostas de educação diferenciada. Mesmo com marcos 

legais como a Constituição de 1988, a LDB/1996 e as Diretrizes Curriculares Nacionais para 

a Educação Escolar Indígena (Brasil, 2012), ainda há entraves institucionais, burocráticos 

e ideológicos que limitam o avanço dessas políticas. A superação desses desafios exige 

compromisso político, mobilização social e o fortalecimento das vozes indígenas nos 

espaços de decisão, garantindo o direito a uma educação que respeite e fortaleça suas 

identidades e projetos de futuro. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A educação escolar indígena na Terra Indígena Mãe Maria é um campo de disputas 

entre as hegemonias do Estado ampliado e as resistências culturais dos povos Gavião. As 

práticas pedagógicas que valorizam os saberes tradicionais e promovem a 

interculturalidade são fundamentais para a construção de uma educação que respeite e 

fortaleça as identidades indígenas. É necessário continuar investindo em políticas públicas 

que garantam a formação de professores indígenas, a produção de materiais didáticos 

adequados e a construção de escolas que atendam às necessidades específicas dessas 

comunidades. 

Os resultados observados nesse estudo evidenciam que o protagonismo do povo 

Gavião não se limita à participação nas atividades escolares, mas se expressa na criação 

e condução de alternativas pedagógicas que rompem com modelos impostos e reafirmam 

suas identidades coletivas. Esse protagonismo aparece na elaboração de projetos didáticos 

bilíngues liderados por professores indígenas, na incorporação sistemática de narrativas de 



  

___________________________________________________________________________________ 

___________________Revista Amazônida, Manaus, AM, vol. 11, n. 1. p. 01 – 16, 2026__________________  
 

 
 

 Educação escolar indígena na terra indígena Mãe Maria no Sudeste paraense como ferramenta de resistência 
cultural 

14 

clã, rituais, cantos tradicionais e conhecimentos de manejo ambiental ao currículo, bem 

como na participação ativa de anciãos como coeducadores, fortalecendo a circulação da 

memória e dos saberes ancestrais dentro da escola. Além disso, a comunidade tem 

assumido papel central nas decisões sobre organização pedagógica, conteúdos e práticas, 

demonstrando que a escola, quando apropriada pelos próprios Gavião, torna-se um espaço 

de afirmação cultural e política. Assim, as experiências analisadas mostram que são os 

próprios sujeitos indígenas que reinventam a escola e a transformam em instrumento de 

resistência e continuidade cultural, confirmando os resultados anunciados no início do 

estudo e atendendo plenamente ao objetivo de evidenciar o protagonismo Gavião na 

construção de alternativas educativas. 

Nesse cenário de disputas, a escola torna-se um espaço estratégico, onde se 

confrontam projetos distintos de sociedade, cultura e conhecimento. Para os povos Gavião, 

a educação escolar indígena não deve ser apenas um meio de inserção no mundo não 

indígena, mas sobretudo uma ferramenta de fortalecimento cultural, político e territorial. Por 

isso, práticas pedagógicas que dialogam com a oralidade, os rituais, o manejo ambiental e 

as línguas maternas são essenciais para a afirmação de uma epistemologia própria, que 

desafie os modelos eurocêntricos historicamente impostos. 

Por fim, é importante reconhecer que a construção de uma educação 

verdadeiramente intercultural depende da superação de uma visão utilitarista da escola, 

frequentemente reforçada pelas políticas públicas. O reconhecimento da autonomia 

pedagógica indígena passa pelo respeito às decisões coletivas das comunidades, inclusive 

no que se refere à gestão escolar, aos conteúdos curriculares e à definição dos calendários 

escolares, que devem considerar os tempos próprios da vida comunitária. Somente com o 

fortalecimento do protagonismo indígena será possível consolidar uma educação escolar 

que contribua, de fato, para a preservação das culturas e a autodeterminação dos povos 

originários. 

REFERÊNCIAS 

BANIWA, Gersem. Escola indígena surgiu como contraponto ao projeto colonizador 

da tradicional, que nos foi imposta. O Globo, 2022.  

BARRETO, João Rivelino Rezende. Úkũsse: formas de conhecimento nas artes do 

diálogo tukano. Florianópolis: EdUFSC, 2022.  

BENITES, Tonico. A escola na ótica dos Ava Kaiowá: impactos e interpretações 
indígenas. 2009. 176 f. Dissertação (Mestrado em Antropologia Social) – Programa de 

Pós-Graduação em Antropologia Social, Museu Nacional, Universidade Federal do Rio de 

Janeiro, Rio de Janeiro, 2009. 



  

___________________________________________________________________________________ 

___________________Revista Amazônida, Manaus, AM, vol. 11, n. 1. p. 01 – 15, 2026__________________  
 

 
 

CARVALHO, Marlene Borges de et al. 15 

 

BRASIL. Ministério da Educação. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação 
Escolar Indígena na Educação Básica. Resolução CNE/CEB n. 5, de 22 de junho de 

2012. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, p. 48-49, 25 jun. 2012.  

CARVALHO, Marlene Borges de. Memória, identidade cultural e saberes tradicionais 

de povos originários: um estudo de narrativas orais do povo Parkatêjê. 2020. 156 f. 
Dissertação (Mestrado em Letras) – Universidade Federal do Sul e Sudeste do Pará, 

Instituto de Linguística, Letras e Artes, Marabá, 2020. 

FERNANDES, Rosani de Fátima. Educação escolar Kyikatêjê: novos caminhos para 
aprender e ensinar. 2010. Dissertação (Mestrado em Direito) – Universidade Federal do 

Pará, Instituto de Ciências Jurídicas, Belém, 2010.  

GRAMSCI, Antonio. Cadernos do cárcere. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1978. 

LUCIANO, Gersem José dos Santos. Educação para manejo do mundo. Articulando e 
Construindo Saberes, Goiânia, v. 4, 2019. Disponível em: 

https://revistas.ufg.br/racs/article/view/59074.  

LUCIANO, Gersem José dos Santos. Língua, educação e interculturalidade na 

perspectiva indígena. Revista de Educação Pública, Cuiabá, v. 26, n. 62/1, p. 295–310, 
maio/ago. 2017. Disponível em: 

https://periodicoscientificos.ufmt.br/ojs/index.php/educacaopublica/article/view/4996.  

PARKATEJE, Hairepramre Warhyre Kojipokti et al.. Educação escolar indígena: práticas 
pedagógicas na escola indígena kuxware kriamretije. Anais IX CONEDU... Campina 

Grande: Realize, 2023. Disponível em: 

https://mail.editorarealize.com.br/artigo/visualizar/96884.  

PLATERO, Lígia Duque. Hegemonia e os programas de educação indígena no México e 
no Brasil (1940–1970). Espaço Ameríndio, Porto Alegre, v. 11, n. 2, p. 229–255, jul./dez. 

2017. Disponível em: https://seer.ufrgs.br/EspacoAmerindio/article/view/65655.    

PUREZA, Marcelo Gaudêncio Brito. O território etnoeducacional como horizonte para 
a educação escolar das comunidades da terra indígena Mãe Maria-Pa. 2021. Tese 

(Doutorado em Geografia Humana) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, 

Universidade de São Paulo, São Paulo, 2021.  

 

Artigo recebido em: 30 de junho de 2025 

Aceito para publicação em: 27 de novembro de 2025 

 

Manuscript received on: June 30, 2025 

 Accepted for publication on: November 27, 2025 

 

 

Endereço para contato: Universidade Federal do Amazonas, Faculdade de Educação/FACED, Programa de Pós-
Graduação em Educação, Campus Universitário, Manaus, CEP: 69067-005, Manaus/AM, Brasil 

https://revistas.ufg.br/racs/article/view/59074
https://periodicoscientificos.ufmt.br/ojs/index.php/educacaopublica/article/view/4996
https://mail.editorarealize.com.br/artigo/visualizar/96884
https://seer.ufrgs.br/EspacoAmerindio/article/view/65655

